INTRODUCCION

La presente obra es mas bien un tratado de Biologia general que un tratado meramente filoséfico pues
considera una entidad tan imperceptible como el alma como un ser natural partiendo implicitamente de su
existencia real. El alma no es concebida dentro de un marco de connotaciones religiosas como ocurre en le
tradiciones érfico—pitagéricas y en la filosofia platdnica sino que es tratada desde una éptica estrictamente
naturalista, propia de una vision cientifica—positiva que posiblemente tenga su base en que su padre era
médico.

El tema en torno al que gira el tratado es el fendmeno de la vida, existen seres vivientes y seres no viviente
en funcion de si poseen las funciones vitales que los definen como tales seres, es decir, en funciéon de si
poseen alma, vida (zoé).

La obra consta de 3 libros: los libros | y Il pertenecen al periodo final de la biografia intelectual de Aristétele
y se corresponden con las grandes obras de investigacion cientifica—positiva mientras que el libro Il
corresponde a su primer periodo, cuando aun era alumno de Platén en La Academia. A continuacién vamo
comentar la obra con mas detenimiento, capitulo por capitulo.

Acerca Del Alma
LIBRO |
CAP. |

En este capitulo Aristételes enfatiza la importancia de estudiar la naturaleza y propiedades del alma ya que
ello contribuye al avance de las Ciencias Naturales. También considera importante contemplar la naturalez:
del método, que va a ser Unico si el alma es Unica para todos los vivientes. Las preguntas a resolver que el
autor plantea desde un principio son: el alma, ¢,es una sustancia 12 o una categoria de la sustancia (cualide
cantidad..)?, ¢ es potencia o es acto?, ¢ es divisible o irreducible?, ¢ son todas las almas iguales o varian se
la especie, género?.

Otra cuestion importante es si las afecciones o propiedades del alma son exclusivas de ésta 0 son también
comunes al cuerpo pues parece que el cuerpo participa y es necesario para que puedan darse el inteligir y
sentir. También puede ocurrir que el cuerpo experimente emaociones sin objeto externo que las justifique, p¢
eso considera que las afecciones son formas inherentes a la materia. Tales afecciones son definidas de mc
diferente segun las defina un fisico o un filésofo: el fisico explica la ira en términos de cambios del cuerpo o
materia mientras que el filésofo la define en funcién de su forma especifica o definicién

Como conclusion de este capitulo queda que las afecciones del alma son inseparables del cuerpo.
CAP. 2

En este capitulo enuncia las propiedades que posee el alma de modo esencial y son movimiento y sensaci
es decir, los seres animados se distinguen de los inanimados en que se mueven y sienten. A continuacion
recoge los planteamientos de filésofos predecesores sobre la naturaleza del alma: algunos autores afirman
el alma es el elemento motor que se encuentra en los seres que se mueven. Segun esto Demacrito estable
gue el alma es un conjunto de atomos esféricos capaces de pasar a través de todo y de mover las demas c
estando ellos mismos en movimiento. Al igual que Leucipo, otro filésofo atomista, afirma que el alma es la
causa del movimiento de los animales. Para explicar esto y a modo de ejemplo, expone el proceso de la
respiracion:; este mecanismo de supervivencia de los vivientes consiste en el movimiento de dichos atomos



hacia el exterior del cuerpo (expiracion) y en la introduccién de otros semejantes (inspiracion).

La doctrina pitagérica adopta una postura semejante pues concibe el alma como principio y causa del
movimiento; obtienen estas conclusiones partiendo del supuesto de que todo lo que a otro debe estar
moviéndose. Anaxagoras identifica este principio de movimiento presente en los animales con el Nous, cau
de la armonia y orden del Cosmos que se manifiesta de diferentes modos segun el animal y la persona.
Empédocles afirma que el alma se compone de los cuatro elementos al igual que Platén que afiade adema
concepcion de principio de conocimiento en tanto que las ideas, los nimeros proceden de los elementos. T
y Didgenes también conciben el alma como principio motor, Tales dice que es agua mientras que Didgenes
afirma que es aire por ser el elemento mas ligero. Heraclito dice que es fuego por ser el elemento mas
incorpOreo y que esta en continuo movimiento, del mismo modo Alcmedn dice que el alma es inmortal
porque se encuentra en continuo movimiento igual que todos los seres divinos: la luna, el sol, el firmamentc

En resumen: todas las doctrinas en torno al alma la han definido por las siguientes caracteristicas:
movimiento, sensacién. incorporeidad y conocimiento. Los que la conciben como principio de conocimiento
también la conciben como compuesta por todos los principios segun la afirmacion de que lo semejante con
por lo semejante” y teniendo en cuenta que el alma conoce a todas las cosas.

CAP. 3

En este capitulo se parte de la nocién de alma como principio de movimiento expuesta en el capitulo anteri
y se cuestiona su movilidad por si misma segun la version platénica.

Aristételes ha considerado hasta ahora el alma como principio de movimiento que a su vez es mévil por si
misma, al atenerse a la afirmacion de que nada inmévil puede mover a otra cosa Sin embargo, afirma en ur
obra suya (Fisica) que no es necesario que se encuentre en movimiento para poder mover a otros (Teoria (
motor inmovil).

El autor distingue cuatro clases de movimiento: traslacion, corrupcion, alteracion y crecimiento y segun el
tipo de movimiento que ejecute el alma y su lugar de reposo natural hacia el que se dirige (en tanto que pos
movimiento por naturaleza) asi consideraremos su composicion.

Mas adelante cuestiona la posibilidad de que el alma, con su movimiento, mueve al cuerpo de la misma
manera pero esto no es asi pues una vez que el alma ha abandonado el cuerpo ya no puede volver. Ante €
Aristételes considera mas apropiado afirmar que el alma es movida por los objetos sensibles ademas de
moverse por si misma.

A continuacién expone la explicacién platonica sobre este tema; segun Platon el alma es como el intelecto
por no puede ser entendida como magnitud ya que presenta una unidad discreta. La magnitud implicada er
movimiento circular propio del alma no es compatible con la inteleccidn: si el alma inteligiera bien con toda |
circunferencia entonces tendria que recorrer todos los puntos de ésta y son infinitos y si intelige con una pa
de la circunferencia entonces inteligird lo mismo infinitas veces. Ademas, el hecho de ser un movimiento
circular va a dar lugar a que sea eterna la inteleccion lo que es contradictorio pues el pensamiento tiene
principio y fin y es por ello que deberia identificarse con el movimiento rectilineo incluso con el reposo. En
definitiva, la doctrina platdnica no puede demostrar que el movimiento circular sea el movimiento del alma.

Para terminar concluye que tanto la doctrina platénica como la mayor parte de las propuestas acerca del al
son absurdas porque introducen el alma en un cuerpo sin ocuparse de la naturaleza de éste, ocupandose s
de la naturaleza del alma, como si cualquier alma fuera compatible con cualquier cuerpo.

CAP. 4



Otra perspectiva en torno al alma es considerarla como una armonia, es decir, una mezcla y combinacién ¢
contrarios con cierta proporcidn al igual que el cuerpo. Esta teoria del alma—armonia es rechazada por el a
puesto que el movimiento no es propio de la armonia y, sin embargo, es la caracteristica esencial del alma.
concepto de armonia encaja mejor con el concepto de salud corporal mas que con las afecciones del alma
consecuencia directa de esto seria que existen muchas almas en el cuerpo puesto que todas sus partes se
derivan de la mezcla de elementos en diferente proporcion.

Aristételes concluye que el alma no es armonia ni se desplaza en movimiento circular aunque si es posible
se mueva por si misma, por ejemplo, se entristece, se encoleriza... (sos son sus movimientos). Ante esto
afiade que es mas correcto decir que quien se entristece o encoleriza es el hombre en tanto que tiene alma
decir, el movimiento no se da en el alma sino que a veces comienza en ella (cuando evocamos una imager
sensorial) y a veces termina en ella (cuando tenemos sensaciones de un objeto externo presente).

El intelecto es de otra naturaleza, es incorruptible y divino mientras que la inteleccion y la contemplacién so
corruptibles en tanto que son afecciones de un cuerpo que posee alma. Y, por ultimo, afirma lo absurdo de
afirmar que el alma es nimero que se mueve a si mismo.

CAP.5

Comienza este capitulo exponiendo las conclusiones de los anteriores capitulos: considerar el alma como ¢
elemento mas incorpGreo y como principio motor es absurdo, no se puede demostrar. Existe ademas otra
definicién del alma segun la cual se constituye a partir de los elementos. Sus autores afirman que ha de sel
para poder percibir y conocer los entes pues sostienen que lo semejante es conocido por lo semejante (est
idea ya se menciond al final del cap. 2). Pero esta afirmacién es insostenible pues el alma conoce muchas
cosas ademas de los elementos, conoce infinitas cosas compuestas por los elementos en distinta proporcic
sin embargo, ella no contiene todas estas cosas. Existen muchas dificultades para afirmar esta definicion d
alma, entre otras cosas porque considera a los elementos como los elementos primeros cuando es el Intele
lo primigéneo y soberano por naturaleza.

Otros autores afirman que el alma se encuentra mezclada con el Universo, pero existen ciertas contradiccic
al afirmar que es mejor y mas inmortal el alma que se encuentra en el Universo que la que esta en los anirr
(si es la misma).

El autor concluye que el conocer no le corresponde al alma por estar constituida por los elementos ni tampc
se mueve. Aflade gque otros autores han realizado divisiones del alma (alma intelectiva, alma apetitiva... ) y
pregunta por el principio que mantiene unidas a cada parte del alma. También se cuestiona cémo influye ce
parte en el cuerpo puesto que el alma total se encarga de mantener unidas las partes del cuerpo es logico
pensar que cada parte del alma se ocupe de una parte del cuerpo aunque esto parece imposible (¢, qué pal
cuerpo le corresponde al intelecto mantener unida?).

LIBRO 2
CAP.1

Aristételes recurre a la doctrina expuesta en la Metafisica para definir el alma como entidad (forma, esencic
definicién) del viviente. Segun tal doctrina, la entidad puede ser entendida como materia (material individua
indeterminado por si mismo), como forma (definicién que va a determinar la materia) y como el compuesto
hilemérfico (unidad sustancial). Ademas afiade que la materia es potencia (capacidad de ser algo que no se
actualmente) y la forma es acto o entelequia.

Las entidades principales son los cuerpos naturales y éstos se dividen en vivientes y no vivientes segun po
vida (autoalimentacién, crecimiento, envejecimiento). El alma no es la materia de tales seres naturales porc



el cuerpo no define al sujeto como ser animado como lo hace el alma y concluye que el alma es entidad en
cuanto forma especifica (eidos) de un cuerpo natural que en potencia tiene vida. Define el alma como la
esencia, la definiciéon de aquellos seres que poseen en si mismos el principio del movimiento y del reposo.

Aristételes aplica a las partes del cuerpo lo dicho para el cuerpo natural, define el alma de cada parte del
cuerpo como la funcién que le corresponde a esa parte y la define como tal. Sefiala ademas la importancia
6rgano, del sustrato material para el desempefio de la funcién definitoria. Es este sustrato material lo que e
en potencia de vivir siempre y cuando esté dotado de alma. De ahi que considere al ser natural como
compuesto del cuerpo y alma aunque no esta claro auln si el alma es entelequia del cuerpo.

CAP. 2

En este capitulo trata de explicar la definiciébn de alma anteriormente expuesta en términos de la T2 de la
potencia y el acto.

Aristételes hace mencion de las diferentes facultades del alma y de la jerarquia existente en ellas: la facultz
nutritiva es la Unica que poseen las plantas y es la responsable de su estilo de vida, ademas es una faculta
comun a todos los vivientes y es independiente de las demas facultades. Sin embargo, otras facultades cor
sensitiva no pueden darse sin ésta. Define a continuacion a los seres que poseen sensibilidad como animal
afiade que el tacto es el sentido mas primitivo que se da en todos los animales.

Por ahora define el alma como principio de todas estas facultades: facultad nutritiva, sensitiva, desiderativa
motriz e_intelectiva, es decir aquello por lo que vivimos, sentimos y razonamos primariamente; ademas
cuestiona si estas facultades son varias almas o varias partes inseparables de una Unica alma que es divisi

CAP.3

En este capitulo Aristételes estudia cdmo se relacionan las facultades del alma (expuestas en el capitulo
anterior) y de buscar una definicién de alma a partir de tales facultades; esto Gltimo es tarea dificil puesto q
cada facultad tiene su propia definicién o forma especifica y es complicado encontrar una definicion comun
todas ellas.

El autor vuelve a exponer la jerarquia existente entre las facultades: todos los vivientes poseen facultad
nutritiva, los que poseen sensibilidad (animales) también poseen la nutricién, aquéllos seres que poseen la
facultad desiderativa han de tener también las dos anteriores y asi sucesivamente en ese orden y no en el
inverso. Partiendo de lo expuesto, afiade que seria interesante estudiar para cada clase de viviente su facu
propia.

Como conclusion afirma que para definir el alma lo mas conveniente es definir y explicar cada una de sus
facultades.

CAP. 4

En este capitulo Aristételes va a analizar la facultad nutritiva y apunta la idea de considerar el alma como
causa.

Segun el autor, retomando el capitulo anterior, a la hora de investigar las facultades o potencias del alma c
capacidades o posibilidades de nutrirse, sentir, inteligir es preciso en primer lugar definir sus correspondien
actos pues no podemos entender la capacidad de ejecutar una accién si no conocemos primero el significa
de la accién. Pero antes de ocuparnos de la accion debemos estudiar el objeto de tal accion. Tales objetos
el alimento (objeto de la accion de nutrirse), lo sensible (lo que percibimos en el acto de sentir) y lo inteligibl
(lo que inteligimos en el acto de inteligir).



A continuacién se ocupa de estudiar la facultad o potencia mas primigénea y comudn del alma: la facultad
nutritiva. Esta facultad dota al viviente de las capacidades de alimentarse y engendrar a otros vivientes
semejantes a él dando lugar a que se perpetle su especie de un modo incorruptible y divino. Puesto que el
viviente es mortal ésa es la Unica manera de perpetuar la especie y de participar en lo eterno y divino.

A la hora de estudiar la nutricién y segin lo expuesto anteriormente, el autor comienza por estudiar la
naturaleza del alimento. Existen dos hipétesis al respecto: una supone que lo contrario se alimenta y crece
lo contrario, es decir, que el alimento debe ser de naturaleza contraria a la naturaleza del viviente que lo
consume. Esta hipotesis se verificaria siempre y cuando ambos se generen y se hagan crecer reciprocame
La otra hipétesis consiste en suponer que lo semejante se alimenta y crece de lo semejante, esta suposicié
rechazada por la anterior que se apoya en el hecho de que nada puede ser afectado por otra cosa de la mi:
naturaleza, ademas el alimento cambia al ser digerido mientras que el viviente no cambia por éste. Ambas
hipétesis son correctas y erréneas al considerar el doble significado de alimento: nutriente sin digerir
(corrobora la 12 hipétesis) y nutriente ya digerido (corrobora la 22 hipotesis).

El autor afirma que son dos las funciones del alimento: nutrir y hacer crecer y es por ello por lo que lo
denomina principio de generacion (aunque no del viviente pues su entidad ya existe) y principio de
conservacion. Ailade ademas que existen tres factores que intervienen en la alimentacién: lo alimentado (e
cuerpo), aquéllo con que se alimenta (el alimento) y el principio alimentador (el alma nutritiva).

Por otra parte, Arist6teles afirma que el alma es principio y causa del viviente. Es causa en cuanto a entida
los vivientes: la entidad es la causa del ser, en el caso de los vivientes el ser es el vivir y por ello el alma es
causa y principio. También el alma es causa en cuanto a fin, es decir, el alma es la causa final de todo ser
vivo. Por ultimo, el alma es causa por ser el principio del movimiento y del reposo, gracias a ello los seres
animados se alteran, crecen y conocen.

CAP.5

En este capitulo el autor comienza analizando la sensacién en general. La sensacion tiene lugar cuando el
sujeto es movido y padece una afeccion o alteracion, es decir, cuando un objeto externo entra en contacto
el érgano sensorial provocando en él una respuesta sensorial. No hay sensacién sin objeto externo y tampc
hay sensacion del 6rgano sensorial pues éste esta en potencia y no en acto, es decir, el érgano sensorial ti
la capacidad o posibilidad de sentir pero no siente en acto a menos que haya un objeto externo que
desencadene el proceso.

Para el autor el padecer, ser movido y estar en acto es lo mismo en el contexto de la sensacidn y es neces:
la existencia de distintos niveles de potencia seguin su mayor o menor proximidad al acto. Afiade que el
término padecer tiene multiples significados: destruccién por la accion de lo contrario y alteracién de lo que
esta en potencia por la accién de lo que esta en acto.

Como conclusion, afirma que la facultad sensitiva esta en potencia y lo sensible es acto.
CAP. 6

En este capitulo Aristételes nos habla de los tipos de objetos sensibles. Existen tres clases de objetos

sensibles, los objetos pertenecientes a dos de ellas son sensibles de modo esencial mientras que los objet
pertenecientes a la otra son sensibles por accidente. De las dos primeras clases, los objetos de una de ella
propios de cada sensacion, es decir, sélo pueden ser percibidos por una modalidad sensorial, por ejemplo
sonido o un sabor; los objetos de la otra clase son comunes, pueden ser percibidos por varios sentidos, pot
ejemplo, el tamario, el movimiento y la figura pues son perceptibles por la vista y por el tacto. El tercer tipo «
objeto sensible son los llamados objetos sensibles por accidente y son aquéllos que pueden ser percibidos
otra manera sin por ello dejar de ser tal objeto, por ejemplo cuando percibimos que la mesa es blanca, la m



puede ser percibida de otro color sin dejar de ser una mesa y en este caso la mesa es el objeto sensible pc
accidente.

Como conclusion, el autor afirma que los objetos sensibles por excelencia son los propios.
CAP. 7
En este capitulo el autor se ocupa de estudiar la modalidad sensorial de la vision.

El objeto sensible propio de la vision es lo visible y esto es el color. El color es definido como aquello que
recubre a los objetos que contienen en si mismos la causa de su visibilidad y su funcién es mover lo
transparente en acto, la luz. De ahi que sin luz el color no sea visible. Lo transparente sélo es visible en virt
de algun color ajeno a él pues vemos colores, no la luz. La oscuridad es lo incoloro, lo invisible y es de la
misma naturaleza que la luz, ambos son lo transparente, la diferencia esta en que la oscuridad esta en pote
mientras que la luz esta en acto.

Existen cuerpos que no necesitan la luz para ser visibles y son aquellos que brillan en la oscuridad y los de
naturaleza ignea.

A continuacién expone el funcionamiento del color para ser visible: el color pone en movimiento lo
transparente que a su vez va a mover el érgano sensorial con el que esta en contacto provocando que éste
padezca una afeccion o respuesta sensorial. Lo transparente en acto y aquello que va a ser un agente
intermedio en este proceso es la luz, de ahi que el color sea Unicamente visible a la luz y no al colocar el
objeto sensible en contacto directo con el ojo.

Como veremos mas adelante (cap. 10), este sentido, la vision, al igual que la audicién y el olfato, es una
modalidad sensorial que necesita de un medio para poder tener lugar (de naturaleza aérea y/o acuosa) a
diferencia del tacto y del gusto, cuyos objetos deben estar en contacto directo con la piel para poder ser
percibidos.

CAP. 8

En este capitulo se ocupa de la modalidad sensorial correspondiente a la audicion, del sonido en general y
particular de la voz.

El sonido puede darse de dos maneras en potencia y en acto. Existen objetos que en potencia tienen la
capacidad de sonar como son los objetos duros, lisos y huecos ademas del bronce. El sonido en acto se
produce por el golpe entre dos 0 mas objetos de este tipo en un medio que es aire 0 agua. Para que se pro
el sonido es preciso que el aire sea golpeado en el choque y que se mantenga sin disgregarse. Como ejem
para ilustrar el proceso Aristiteles explica como se produce el eco: el eco se produce al quedar el aire
atrapado en el interior del objeto golpeado sin posibilidad de disgregarse permaneciendo compacto sin perc
su unidad.

Un objeto es sonoro si es capaz de poner en movimiento un conjunto de aire que se extienda hasta el oido
modo continuo. El oido esta contenido de aire encerrado que permanece inmovil para percibir con exactituc
movimiento del aire que llega hasta él y que al no poder disgregarse permanecera compacto y es asi como
producira el sonido.

Existen diferentes sonidos en acto: lo agudo es aquél gue mueve mucho el oido en poco tiempo (lo que en
actualidad entendemos por alta frecuencia) mientras que lo grave es que lo mueve poco en mucho tiempo
(baja frecuencia).



A continuacién habla del sonido exclusivo de los seres animados que respiran: la voz. La voz es el resultad
del golpe del aire inspirado contra la traquea por accion del alma Ademas de este aspecto fisico, la voz es
emitida con un significado y s6lo se da mientras el aire se encuentra retenido.

CAP.9

En este capitulo se ocupa del olfato. Afirma que es dificil definirlo con precision porque en el hombre es
menos preciso y agudo que en el resto de los animales pues no percibimos un objeto oloroso a menos que
produzca dolor o placer. Existe cierta analogia con el gusto, sentido que es muy agudo en el hombre por se
modo de tacto (el sentido mas agudo del hombre) y por ese motivo considera al hombre como el mas
inteligente de los animales. Segln esta analogia, el olor puede ser dulce, amargo, picante, aspero o acido;
denominacion de los olores en virtud de los sabores se ha realizado por la semejanza de sus objetos, por
ejemplo el dulce es el olor de la miel.

Fiel a su doctrina de que los sentidos se especifican por sus objetos, el objeto de la olfacién es lo oloroso y
contrario es lo inodoro: o que carece de olor o es imperceptible. Lo oloroso es percibido en un medio de
naturaleza aérea o acuosa, al igual que la audicién y tiene lugar su percepcién durante la inspiracion solam
y no cuando expiramos, retenemos el aire (cuando puede darse la voz) o colocamos el objeto oloroso
directamente sobre la nariz.

Los animales acudaticos no respiran y por ello el proceso de la olfacion es diferente. Segln esto, AristGteles
concluye que el 6rgano olfativo es seco en potencia.

CAP. 10
En este capitulo se ocupa del sentido del gusto.

Aristételes parte de una clasificacion de los cinco sentidos en dos grupos en funcion de si existe un medio
entre el objeto sensible y el 6rgano sensorial. Un grupo seria el compuesto por la vista, el oido y el olfato gt
son los que perciben a través de un medio y el otro grupo, el tacto y una especie de tacto llamada gusto,
perciben por contacto inmediato Del gusto vamos a ocuparnos a continuacion.

El objeto sensible propio del gusto es lo gustable y lo insipido (carente de sabor o de sabor imperceptible).
Para poder percibir el sabor, lo gustable debe encontrarse hUmedo y por eso el érgano del gusto debe pose
potencia de humedecer pero no estar hiimedo en acto ya que impediria la degustacion la entrar en contactc
gustable con la humedad presente en la lengua misma.

Existen diferentes sabores; los simples son los contrarios (ej: dulce/amargo) y los intermedios son lo picant
lo aspero, lo agrio y lo acido. Como conclusion afiade que la facultad gustativa es potencia y lo gustable la
actualiza.

CAP. 11

En este capitulo se discute si el tacto (y con él el gusto) se distingue del resto de los sentidos en que actla
contacto, sin un medio transmisor entre el objeto y el érgano. El tacto estd mediatizado por la carne, que nc
el érgano sensorial sino un medio incorporado naturalmente al organismo, y por una fina pelicula de aire o

agua interpuesta entre dos cuerpos tangentes entre si. A pesar de esto, se mantiene una cierta inmediatez
el tacto.

A continuacion discute las diferencias entre el tacto y el resto de los sentidos. Afiade, en ultimo lugar que el
objeto del tacto es lo tangible y lo intangible: lo que es minimamente intangible, como el aire y lo
excesivamente tangible, como los cuerpos destructores.



CAP. 12

En este capitulo el autor extrae una conclusion general de los capitulos anteriores. Define el sentido en
general como la facultad con capacidad de recibir las formas sensibles sin la materia y aflade que es el 6rg
sensorial donde reside tal facultad en potencia.

A continuacién expone algo asi como una Teoria de los umbrales perceptivos al afirmar que el término mec
de la magnitud de lo sensible es lo adecuado para su percepcion y afiade que las plantas no tienen sensibil
por no poseer este término medio ni el principio capaz de recibir las formas de los objetos sensibles sin la
materia.

Mas adelante afirma que los seres capaces de percibir son afectados por el objeto sensible sélo porque po:
la capacidad de percibirlo, pero lo que se percibe no es la cualidad sino el cuerpo dotado de cualidad a

excepcion de los sentidos tangibles en los que sus cualidades son percibidas como tales. Para terminar afi:
las caracteristicas propias de los cuerpos olorosos siendo la fundamental su inconsistencia y desvanescenc

LIBRO 3
CAP.1

En este capitulo trata de demostrar que solamente existen los cinco sentidos ya mencionados y para ello st
basa en la composicién de los 6rganos sensoriales: la pupila estda compuesta de agua, el oido de aire, el ol
de agua y aire, el tacto de tierra o no constituye a ninguno; el fuego es comuin a todos o no forma parte de
ninguno. Puesto que todos los elementos constituyen algan sentido, el autor afirma que no es necesario nir
sentido mas. Incluso tampoco existe un 6rgano sensorial especial para los sentidos comunes.

CAP. 2
En este capitulo va a analizar el sentido comdn.

Comienza afirmando que para cada sentido particular existen dos sentidos que dan cuenta de él: uno es el
propio sentido y el otro es el que hace que percibamos que estamos sintiendo; de esto se deriva el hecho d
gue tengamos imagenes sensoriales aunque no haya objeto presente. Mas adelante afirma que lo sensible
acto (por ejemplo, el sonido en acto o audicidn) y el sentido en acto (el oido en acto o sonacién) forman un:
unidad aunque en esencia son diferentes, y deben darse en el sentido en potencia.

A continuacién afirma que es necesario la existencia de un sentido comun que distinga las cualidades
sensibles correspondientes a los distintos sentidos en un momento determinado y ademas sea indivisible
accidentalmente (local, temporal y numéricamente).

CAP.3
En este capitulo estudia la imaginacién diferenciandola de otras actividades cognoscitivas.

Aristételes afirma, a diferencia de la postura de los antiguos, que el inteligir y el percibir sensiblemente son
dos facultades diferentes aunque en ambos casos el alma reconoce alguna realidad. Las razones son dos:
inteligir puede llevar a un razonamiento falso y es propio de muy pocos animales mientras que el percibir
sensiblemente lo realizan todos y es siempre verdadera la percepcioén de lo sensible.

La imaginacion es diferente al inteligir pues es una capacidad que poseemos para crear imagenes en noso
mientras que el inteligir es un concepto mas amplio que engloba a la a la imaginacién y a la capacidad de
enjuiciar, entre otras cosas.



La imaginacién no es un sentido pues no se da ni en potencia ni en acto, ni esta siempre disponible, adem?
mayoria de las imagenes son falsas a diferencia de las sensaciones que son verdaderas; por esta Ultima ra
tampoco puede identificarse con la ciencia o intelecto. Tampoco la imaginacién es opinién pues no siempre
esta provista de conviccion. En definitiva, define la imaginacién como la opinién acerca del objeto sensible
percibido como realmente es; no se trata de una combinacion de los tipos de conocimiento expuestos ni se
identifica con ninguno de ellos.

Como conclusion, concibe la imaginacion como un movimiento producido por la sensacién en acto, es decil
las imagenes son las copias que se desencadenan de las sensaciones que perduran mas que ellas y guian
conducta de animales que carecen de intelecto y de los hombres cuando se les altera por enfermedad o su

CAPS. 4-8
En estos capitulos, Aristételes se ocupa explicitamente de la facultad intelectiva.

En primer lugar habla de la naturaleza del entendimiento y después de como se realiza la inteleccién. Sobr
naturaleza de la inteleccién (cap. 4) afirma que en ciertas cosas es semejante a los sentidos por ser pasiva
el objeto inteligible (para conocer debe estar determinado por la forma del inteligible). Puesto que conoce e
formas o esencias de las cosas debe ser puro, sin las formas que va a conocer posteriormente pues si ya t
una forma particular le impediria recibir otras. De ahi que el entendimiento debe estar privado de toda form:
pero debe tenerlas en potencia, pues es el lugar de todas las formas (en potencia).

Con cierto matiz platénico, el autor afiade que el alma intelectiva es separable del cuerpo y no debe mezclz
con él porque en ese caso tendria que poseer cualidades corpéreas y un 6rgano sensorial correspondiente

El objeto conocido por el entendimiento son las esencias inteligibles que difieren de la cantidad material que
subyace a ellas en que identifican al sujeto con su especie. La materia y la esencia inteligible son conocida
por facultades diferentes o por la misma facultad de diferente modo pues el modo de conocer algo va a
depender de la medida en gque se relacione con la materia.

En el cap.5 va a distinguir dos intelectos, uno pasivo y el otro activo. Afirma que como en toda cosa hatural
en el alma se dan dos principios distintos; un principio que hace de materia que esta en potencia en un
determinado género y otro que es causa y principio activo que puede hacer existir cualquier cosa de ese
género y que estructura y determina la materia. En el alma intelectiva debe haber, segln el primer principio
un entendimiento que pueda asimilarse a cualquier cosa y un entendimiento que pueda hacer cualquier cos
(segundo principio). El entendimiento activo es separado, puro e impasible mientras que el intelecto pasivo
corruptible dada su naturaleza pero, sin embargo, es necesario para que el entendimiento activo pueda rea
su actividad.

En el siguiente capitulo (cap. 6) Aristételes distingue dos modos de entendimiento: el entendimiento de los
objetos simples o indivisibles, donde no existe error, y el entendimiento de los objetos compuestos o
combinados, donde puede haber error originado por las combinaciones de objetos simples realizadas por e
intelecto.

En el capitulo 7 vuelve a ocuparse de estudiar la conexién existente entre las distintas facultades cognoscit
y muy especialmente entre la imaginacién y el intelecto. La facultad intelectiva se relaciona con la
imaginacién en tanto que intelige las formas de las imagenes, abstrayéndolas de la materia.

En el cap.8 estudia la relacién existente sensaciones, imagenes e intelecciones; comienza afirmando que €
alma es todos los entes (inteligibles, sensibles) que se identifican con sus correspondientes facultades en

potencia. Define el intelecto como forma de formas y el sentido como forma de cualidades sensibles; afiade
ademas que como no existe nada separado de lo sensible, los objetos inteligibles se encuentran en las forr



sensibles y por eso las sensaciones son necesarias para conocer pues las imagenes son como sensacione
materia (aqui ya se manifiesta su postura que mucho mas tarde se denominara empirista).

CAP.9

En este capitulo y en los sucesivos (caps. 10 y 11) va a estudiar la facultad motriz o principio motor, dénde
se ubica y en qué parte del alma se produce. El movimiento de crecimiento y envejecimiento son producido
por el alma nutritiva que ademas tiene la capacidad de engendrar, pero el movimiento local no es producidc
por aquélla porque éste va acompafiado de imaginaciéon y deseo; tampoco el alma sensitiva produce el
movimiento local pues existen en la naturaleza animales con sensacién y sin locomocién.

En cuanto a la facultad intelectiva, tampoco produce movimiento local pues su actividad consiste en
contemplar objetos abstractos no aplicables a la practica; sin embargo, existe otra facultad, la desiderativa
deseo que prevalece sobre el intelecto de cara a la accién en aquellas ocasiones en que nos dejamos lleva
nuestros apetitos. De la facultad desiderativa se ocupa en el siguiente capitulo.

CAPS. 10-11

Aristételes distingue dos tipos de intelecto: el intelecto tedrico (el mencionado en el capitulo anterior) y el
intelecto practico, que razona con un fin. Este tipo de intelecto tiene el mismo fin y causa que el deseo, el
objeto deseado, y la conclusién de su razonamiento es el movimiento externo, la conducta dirigida a la
consecucion del objeto deseado y es deseable porque se presenta como lo bueno. Segun lo visto, el princi|
causa del movimiento local es Unica y se corresponde con el objeto deseable.

Como conclusion afirma que la potencia motriz del alma es el deseo, cuyo fin es satisfacer inmediatamente
sus apetitos sin pensar en las consecuencias futuras y es por esto por lo que disputa (por el poder de caus:
movimiento) con el entendimiento, mas previsor. Como vemaos, no es Unico el principio motor.

El autor afirma que son tres los componentes del movimiento: el motor o principio generador del movimient
aguello con que se mueve (parte corporal) y lo movido (el animal). Aflade ademas que existen dos tipos de
motores: el motor inmavil, que es el bien realizable una vez ejecutado el movimiento y el motor movil, que €
la facultad desiderativa que depende, a su vez, de la existencia de imaginacion y ésta puede ser racional
(propia de los hombres) o sensible (propia de todos los animales). Por esta Gltima razén, por el hecho de qt
existe un tipo de imaginacion sensible, el deseo no tiene por qué implicar una actividad deliberativa, sino al
contrario, a veces se impone a todo tipo de entendimiento y se deja arrastrar siendo el principio mas fuerte
gque causa la conducta o movimiento.

Para finalizar expone que el entendimiento te6rico no produce movimiento externo porgue se ocupa de
conceptos universales, no de movimientos particulares.

CAP. 12

En este capitulo, el autor expone cémo la naturaleza ha distribuido las distintas facultades del alma entre lo
distintos tipos de vivientes segun sus fines y necesidades. De esta manera, todos los vivientes poseen alm:
nutritiva pues todos necesitan de la alimentacién para desarrollarse y engendrar a otros seres; los animales

poseen la facultad sensitiva pues perecerian si carecieran de ella a la hora de desplazarse para conseguir ¢
y afiade, de nuevo, que es el tacto el sentido mas necesario.

CAP. 13

En este capitulo, Aristételes afirma que el cuerpo esta necesariamente compuesto por varios elementos
simples. Para afirmar esto se basa en que todos los sentidos, menos el tacto, perciben a través de un medi

10



constituido por un elemento simple y no por contacto directo y es por esta razén por la que ninguno de estc
elementos podria constituir el cuerpo del animal.

A continuacién expone que el 6rgano o sustrato material del tacto, el sentido mas primigéneo y necesario d
todos, no esta compuesto por ningun elemento simple. Afiade que un exceso de lo tangible puede matar al
animal pues lo que lo define, a diferencia de los otros sentidos, cuyos excesos dafiarian solamente a sus
correspondientes 6rganos sensoriales.

Para terminar ofrece una explicacion teleol6gica de los diferentes sentidos: la vista sirve para que el animal
vea el medio en que vive, el gusto para percibir lo bueno y lo malo, el oido para captar las sefiales dirigidas
hacia él y la lengua para responder a esas sefiales emitiendo sefiales a otros animales...

CRITICA PERSONAL

A nivel formal, he de mencionar que el autor ha empleado un lenguaje culto pues persigue la correccion y I:
precision a nivel morfoldgico y sintactico. Sin embargo, emplea expresiones caracteristicas de su época y ¢
se usan poco en la actualidad como es la estructura sintactica constituida por una preposicion junto a un ve
en gerundio, por ejemplo: En que basandose.. entre otras. En cuanto a la comprension, me ha resultado a

veces complicada sobre todo porque expone una cosa y mas adelante te razona la contraria; también porq
repite las mismas ideas en varios lugares a lo largo de la obra. Pero, a su favor, es de valorar la division de
obra en capitulos que se ocupan cada uno de ellos de una idea central y que el autor se preocupa de expol
en pocas palabras en el encabezamiento; hecho que ayuda bastante a la hora de comprender cada capitul

En cuanto a la argumentacion, me ha gustado su perspectiva naturalista a la hora de hablar de un conceptc
considero tan mitico y religioso como es el de alma, adoptando una perspectiva cientifica—positiva afin a la
ciencia actual y tan diferente de sus contemporaneos, entre ellos Platén. También me ha sorprendido, com
aguellos tiempos ya se conocia la idea de los umbrales perceptivos y cdmo explica el procedimiento de cac
modalidad sensorial de una manera tan clara; por ejemplo, la forma de explicar los distintos tipos de sonido
(grave y agudo) lo hace de un modo que hasta el profano en Fisica de hoy lo entenderia.

1

11



