INDICE

1. INTRODUCCION. Pag 2

La Hégira o era del Islam Pag 3

EL CALENDARIO MUSULMAN...Pag 4

2. EL DIA MUSULMAN:.. Pag 6

Partes del dia.. Pag 6

Denominaciones especiales de las horas.... Pag 6
Momentos fijados del dia (oraciones). Pag 7

3. LA SEMANA. Pag 8

Relacién de ferias cristianas y musulmanas Pag 8

4. LOS MESES.Pag 9

Designacion de fechas mensuales... Pag 12

5. LOS ANOS. Pag 14

Designacion de los afos. Pag 14

6. FIESTAS Y DIAS SENALADOS.. Pag 16

7. NOMBRES ARABES DE NUESTROS COMPUTOS.. Pag 18
Denominacién del afio cristiano. Pag 18

Meses cristianos. Pag 18

Designacion de fechas Pag 19

8. ESTACIONES DEL ANO SOLAR Pag 20

9. SIGNOS DEL ZODIACOPag 21

10. DOBLES DATAS CRISTIANO-MUSULMANAS. Pag 22
11. CALENDARIO CORRESPONDIENTE AL ANO 2000..Pag 23
12. OPINION PERSONAL..... Pag 24

13. BIBLIOGRAFIA... Pag 25



INTRODUCCION

En sus diversas formas, el calendario es un sistema para el computo del tiempo. La palabra deriva del latin
calendas, que significa primer dia del mes. Todos se basan en la alternancia dia — noche (rotacion de la tie
sobre su eje), las fases de la luna (traslacion del satélite alrededor de la Tierra) y las estaciones del
afio(traslacion de la Tierra alrededor del Sol). Por razones practicas, el tiempo se divide en periodos fijos o
dias. La razdn de la existencia de diversos sistemas para la medida del tiempo obedece a que ni la 6rbita d
Luna ni la de la Tierra se describen en dias completos.

En el calendario lunar cada mes comienza con la luna nueva y tiene, alternativamente, 29 y 30 dias. El afio
lunar se compone de doce meses y ho coincide con el afio solar. Por lo que las festividades caen en diferel
estaciones segun los afos.

El calendario Lunisolar combina los meses lunares y el afio solar, o que exige intercalar un mes bisiesto ca
cierto numero de afios. En este caso el comienzo del nuevo afio tiene siempre lugar en la misma estacion.

El punto de partida de la cronologia en los diversos calendarios suele coincidir con acontecimientos
importantes para las diferentes culturas. Asi el calendario judio toma como fecha inicial la creacion del mun
(establecida alrededor del 3761 antes de Cristo). El mundo musulman, considera la huida de Mahoma haci:
Medina (622 después de Cristo) y el Cristiano, el nacimiento de Jesucristo.

Para los musulmanes, el computo del tiempo se efectlia en el contexto de un calendario lunar. La puesta de
sol marca el fin del dia —y el comienzo del siguiente —, mientras que el avistamiento de la luna tras la
conjunciéon de Luna Nueva marca el comienzo del mes. Luna Nueva es el nombre que recibe el momento
astrondmico en que la Tierra, la Luna y el Sol estan alineados y en ese orden —la alineacién Luna, Tierra'y
Sol- produce la Luna Llena.

Existen otras opciones como, por ejemplo, la de un calendario solar (Gregoriano) o lunisolar (adoptado por
hebreos). La eleccion del calendario lunar ha quedado sustentada por tajantes alusiones coranicas y de la
sunna:

<<El nimero de meses, para Dios, es de doce. Fueron inscritos en la Escritura de Dios el dia que creo los
cielos y la tierra. De ellos, cuatro son sagrados: ésa es la religion verdadera. jNo seais injustos con vosotro
mismos no respetandolos! Y combatid todos contra los asociadores como ellos también combaten contra
vosotros! Y saber que Dios esta con los que le temen.

El mes intercalas no significa mas que un incremento en la incredulidad con la que se extravian los infieles.
Lo declaran profano un afio y sagrado otro afio, para estar de acuerdo con el nimero de lo que Dios ha
declarado sagrado, declarando asi profano lo que Dios ha declarado sagrado. La malicia de sus obras ha
sido engalanada, pero Dios no dirige al pueblo infiel. >> (9. 36—-37)

<<Te preguntan a cerca de los novilunios. Di: son indicadores que sirven a los hombres para fijar la época
de la peregrinacion()>>

Los musulmanes se desprenden de las estaciones como indicadores de la medida temporal. Asi las fiestas
islamicas caeran en el mismo mes lunar pero en distintos momentos estacionales, o incluso en distintas
estaciones, a medida que transcurren los afios.

El mes lunar comienza con el primer avistamiento de luna por ojos musulmanes —en las condiciones que
establece el orden juridico islamico—. Un mes no tendra mas de treinta dias. Se han barajado en circulos se



dos métodos formales de decretar el comienzo del mes, a saber:

—Tras el primer avistamiento de Luna Nueva en circunstancias sometidas a derecho y en el lugar donde va
regir el decreto, ya sea por conocidos o por desconocidos solventes.

—Tras el primer avistamiento de la Luna Nueva segun se aclara en el punto anterior, pero considerando
cualquier tierra islamica como observatorio con crédito.

Mientras el momento de la conjuncién llamada Luna Nueva es perfectamente calculable, el comienzo del
islamico no lo es. Esto se debe a la inclusion del avistamiento como condicién necesaria y suficiente para
decretar el cambio de mes, una vez agotado el dia 29 del que acaba. De hecho el avistamiento depende de

» Condiciones atmosféricas.

* La edad de la luna en la tarde del dia 29 del mes.

« La proximidad de la Luna al Sol en el momento de la puesta de Sol.

« El intervalo de tiempo entre la puesta de Sol y la de la Luna.

 La contaminacién entre la zona de observacion o la presencia de bruma, si ésta tiene lugar en el mar.
 La orografia de la zona de observacion.

« La utilizacién de medios Opticos, como telescopios u otros.

» La destreza y la agudeza visual de los observadores, caso de que no usen medios 6pticos sofisticados.

Segun los musulmanes es Ala quien he precisado fielmente el dia del mes lunar en que tiene lugar o comie
una celebracion, la recompensa que la observacion del fiel de esta fiesta tiene ante El. Y el castigo que mei
faltar a determinadas fiestas. Es gravisimo, por ejemplo, no ayunar a propdsito y sin excusa legal en un dia
Ramadan.

La precision en la fijacion de la fiesta exige corresponder, si lo que se pretende es obedecer a Alay a su
Mensajero, con una rigurosa vigilancia del calendario.

La dificulta de guiarse con un calendario lunar es una bendicién para los musulmanes. Su abandono no
representa sino una nueva luz roja en el sistema de la umma.

La hégira o era del Islam:

Los musulmanes no tuvieron un computo cronolégico propio hasta siete u ocho afios después de morir
Mahoma. El califa "Umar b. Al-Jattab instaura una nueva era que conmemora el suceso mas trascendental
la comunidad musulmana la hiyra. (Emigracion del profeta a Medina tras romper las relaciones con los
gurasies en la Meca)

Se cree que lleg6 a Medina un lunes 8 de rabi | (=20 de Septiembre 622 J.C) se acordé empezar su cOmpu
viernes | de al-muharram para que de este modo la era comenzase de acuerdo con el calendario.

EL CALENDARIO MUSULMAN

Tuvo su origen en el arabigo de la yahiliyya o era de la ignorancia, que precedié a la de Mahoma. Este anti
calendario constaba de 354 dias repartidos en doce lunaciones de treinta y veintinueve dias alternativamen
Para coordinarlo con las estaciones se intercalaban afios superabundantes, compuestos por 13 meses lung
computados de tiempo en tiempo y sin un criterio fijo.

En los primeros afios de predicacion de Mahoma no se cambiaron los métodos cronoldgicos tradicionales c
pueblo arabe, pero cuando en el Monte “Arafa le fue revelado al profeta que el tal sistema pagano de
intercalacién constituia una prueba de infidelidad hacia Dios, ya que producia un cambio en el nimero de



meses por El fijado, fue prohibido. Tuvo lugar diez afios después de la hiyra a Medina.

Quedé convertido en calendario lunar por excelencia, conocido hoy bajo las denominaciones de islamico,
musulman o mahometano y que, teéricamente, esta fundamentado sobre la base de un ciclo de 360 lunacic
0 30 afios lunares, entre los cuales 19 se computan a razén de 354 dias (llamados simples o basita) y los o
11 arazén de 355 (llamados bisiestos, intercalares o kaba'is)

Hay un error técnico en el calendario musulman que es de un dia por defecto de cada 86406: 33'6= 2571 ¥
afios musulmanes. Los 354 dias del afio basita o simple se distribuyen entre seis nunaciones de treinta dia
otros seis de veintinueve. Se computan alternativamente de la siguiente forma:

Meses de 30 dias | Il V VII IX X
Meses de 29 dias Il IV VI VIII X XII

Los 355 dias del afio Kabisa o intercalar se reparten, en cambio, entre siete meses de treinta dias y cinco o
veintinueve, de la siguiente manera:

Meses de 30 dias | 111 V VII IX XI XII
Meses de 29 dias Il IV VI VIII X

Los calendaristas musulmanes no han logrado llegar a un acuerdo en lo referente al sistema que debe seqt
para saber cuales son los once afios del ciclo tricenal que han de ser considerados como intercalares.

Los afios que van de 1° al 29° se les denomina incompletos o nagisa por constar todos, teGricamente, de ul
cantidad de dias completos mas una fraccién por exceso o defecto. Y el afio 30° se llama, por el contrario,
tamma o completo, pues consta sélo de dias completos, sin fraccion alguna ya que en él se cierra el ciclo
tricenal.

En la practica no siempre se le ha podido dar a cada mes el curso que los calendaristas le han previsto
teéricamente. Estos cambios han sido producto de las enmiendas que la comunidad islamica ha venido
introduciendo en las cuentas de sus astronomos a consecuencia de haber aplicado a estas el método de
correccion que implicitamente prescribe el siguiente dicho alcoranico: <<y quienquiera de vosotros que
testifique la lunacién que la ayune>>. El método de correccién que establece este precepto es el de la mer:
percepcién visual del novilunio que se ha de aplicar para determinar la entrada verdadera del mes de rama
—el IX del afio islamico- pero también se ha aplicado, segun todas las probabilidades, para fijar la entrada c
las demas lunas memorables, como aquellas en las que se celebran las pascuas musulmanas, y asi se sig
haciendo actualmente.

Ha carecido siempre de la matematica rigidez que le dieron en teoria los astrbnomos y calendaristas
musulmanes por cuya circunstancia es totalmente imposible saber en la actualidad a ciencia cierta qué
duracién ha tenido de hecho cada una de las lunas computadas hasta el presente por la comunidad musulr
0, lo que es lo mismo, cudl ha sido la verdadera cuenta del tiempo islamico que ha de ser coordinada con I
del nuestro para obtener unas tablas de concordancia reales entre los datos de uno y otro sistemas
cronolégicos. Mediante concordancias hipotéticas puede llegarse a determinar facilmente cual ha sido el
verdadero dia cristiano que coincidié con otro cualquiera islamico, siempre y cuando sea conocida la feria c
dia de la semana que este Ultimo correspondi6 en la practica

El mas perfecto y antiguo sistema de intercalacion o calendario tedérico es el realizado por el musulman Abt
“Abd Allah Muhammad b. Yabir b. Sinan al-Battani (Albatecnius o Abatenio), pues es el Unico que respond
a una base constante de célculo, por lo que ha sido tomado como prototipo de los de su clase y ha gozado



gran estima en el mundo musulman de todas las épocas, hasta el punto que hoy es el calendario tedrico
aceptado en general y se encuentra en pleno uso.

EL DIA MUSULMAN

Comienza a la puesta de sol y, por lo tanto la noche, vela o vispera precede siempre a la claridad o diurno
cual pertenece.

La palabra significa dia natural compuesto de veinticuatro horas. Representa el espacio de tiempo
comprendido entre la subida de la segunda aurora y la puesta de sol.

Por el contrario, a la palabra se le da el sentido de veinticuatro horas contadas entre dos puestas consecuti
de sol. De aqui que las fechas mensuales musulmanas vengan expresadas, por lo general, en noches, en
oposicion a nuestro concepto de darlas referidas siempre a dias.

Partes del dia:

HistGricamente, y a los aspectos de desarrollo de la vida comun, el dia musulman ha de considerarse dividi
en veinticuatro horas desiguales o temporales, denominadas asi porque estaban basadas en el curso del s
cambiaban, por consiguiente, de magnitud seguln las estaciones. Estas horas se distribuian contandose las
primeras doce horas desde una puesta de sol hasta la salida inmediata, y las doce restantes desde ésta ha
puesta correspondiente. La enumeracion se efectuaba por este mismo orden y de tal forma que el principio
la séptima hora nocturna coincidia con la medianoche y el de la séptima diurna con el mediodia.

Los astronomos, por el contrario, dividian el dia en veinticuatro horas equinocciales o iguales, doce de las

cuales se contaban desde el mediodia hasta la media noche y las otras doce desde ésta hasta el mediodia
siguiente, en la misma forma que se hace universalmente hoy en dia.

Denominaciones especiales de las horas:

Es muy corriente mencionar las horas por medio de sustantivos cuyas significaciones estan en relacion biel
con la posicién del sol, bien con el grado de oscuridad que en cada hora es caracteristico.

La identificacion de estos sustantivos con sus horas correspondientes es relativa, ya que la lengua arabe e:
en nombres de esta naturaleza. Por esta causa las relaciones de los nombres de las horas que dan los trat
musulmanes difieren notablemente unas de otras. Dependen de los vocablos que se elijan y el pais donde
redactadas.

Correspondencia mas logica:

Denominacién equivalente durante el periodo de

Hora Designacion usual luz solar o0 al-naha oscuridad o al-layl

1.2 al-suruq al-safaq
2.2 al-bukur al-gasaq
3.2 al-gudwa al-"atama

4 2 al-duha al-sudfa



5.2 al-hayira al-fahma

6.2 al-zahira al-zulla

7.2 al-rawah al-zulfa

8.2 al-"asr al-buhra

9.2 al-qasr al-sahar

10.2 al-asil al-fayr

11.2 al-"asiyya al-subh

12.2 al-gurub al-sabah

Las partes generales del dia; mafiana, mediodia y tarde, vienen expresadas, respectivamente, por al-sabit
al-zuhr y al-masa’. En cuanto a la noche, lo general es considerarla dividida en tres partes o tercios. El ter

primero comienza a la hora de al-"atama, el segundo a la medianoche o final de al-zulla y principio de al.
Zulfa, y el tercero a la hora de al-sahar.

Momentos fijados del dia: (Mawaqit)

Los momentos fijados se llaman asi porque en ellos tiene lugar las oraciones canénicas que todo buen
creyente esta obligado a efectuar y de las que se hace profusa mencion en los textos, por ser una costumb
muy arraigada entre los autores musulmanes la de tomarlas como punto de referencia para designar cualqt
fase del dia o de la noche, siempre que no hay necesidad de hablar con gran precision.

Son cinco:

—salat al-fayr también llamada salat al-subh (oracion del alba).

—salat al-zuhr (en el instante en el que el sol comienza a declinar).

—salat al-"asr (oracién de la media tarde)

—salat al-magrib (unos minutos después de la puesta de sol)

—salat al-"asa’' o bien salat al-"atama (una hora mas tarde de la puesta de sol).

También son momentos de conocimiento comudn aquellos en gque tienen lugar las oraciones voluntarias o
supergatorias:

—salat al-israq (cuando el sol comienza a elevarse en el horizonte)

—salat al-duha (oracion de la media mafiana)

—salat al-tahayyud (al comienzo de la madrugada)

Las oraciones que se realizan durante el dia, es decir, cuando hay luz, son en voz baja, simbolizando la

regresion del fiel frente a la grandeza de Ala. Sin embargo, si la oracioén se realiza cuando no hay luz solar,
puede hacerse en voz alta.



LA SEMANA

Sus dias se designan por los siguientes nombres y en el mismo orden que aqui se relacionan:
—Al-ahad-—-- Domingo o dia primero.

—Al-itnayh—-Lunes o dia segundo.

—-Al-talata'-—Martes o dia tercero.

—Al-arba’a'-Miércoles o dia cuarto.

—Al-jamis——-Jueves o dia quinto.

—Al-yumu’a-Viernes o dia de la reunién.

—-Al-Sabt————- Sabado o dia del reposo.

Para los musulmanes la fiesta hebdomadaria de precepto es el viernes, para distinguirse de los judios que
celebran el sabado, y de los cristianos que la sitilan en domingo.

Destaca la Azala u oracion colectiva del este dia en la mezquita congregacional Aljama, donde se pronunci
un discurso llamado jutba.

Relacién entre los signos semanales o ferias del calendario musulman v los del cristiano:

—La primera mitad de la vispera de un dia musulman cualquiera coincide con la noche de un dia cristiano
cuyo signo semanal es el inmediato anterior al del dia musulman considerado.

—-La segunda mitad de la vispera coincide con la madrugada de nuestro dia inmediato siguiente, de feria
idéntica a la del musulman en cuestion.

—Durante los diurnos vivimos bajo un mismo signo semanal.

—La primera mitad de vispera de un domingo musulman se corresponde con las horas nocturnas del sabad
cristiano por comenzarse a contar aquella al anochecer de este.

—La segunda mitad con la madrugada de nuestro domingo.

—Durante las horas diurnas que siguen corre la feria primera o domingo (para los dos calendarios).
LOS MESES

Los meses o lunaciones que integran el afio musulman son doce:

| Al-MuharramTiene 30 dias.

Il Safar..Tiene 29 dias.

lll.. Rabi” Al-awwal o primero..Tiene 30 dias.

Rabi” al-tani o segundo



IV..... ..Tiene 29 dias.

Rabi al-ajir o postrero

Yumada al-ula o primera

V .Tiene 30 dias.

Yumada jamsa o cinco

Yumada |-taniya 0 segunda

VI..Yumada al—-ajira o postrera ..Tiene 29 dias.
Yumada sitta o seis

VIl. RayabTiene 30 dias.

VIlISa'banTiene 29 dias.
IX..Ramadan.Tiene 30 dias.

X.. Sawwal..Tiene 29 dias

XI. Du-l-ga’da.Tiene 30 dias

XII Du-l-hiyya.Tiene: 29 dias —afio normal-
30 dias —afio bisiesto-.

A veces estas denominaciones, que son las mas comunes, se acompafian de epitetos especiales, en su m
de caracter religioso.

Al-Muharram: (El mes sagrado)

El afio comienza con el mes de al-muharram y el primer festival, al-"asura’, se celebra en su décimo dia.
Comenz6 como la fiesta judia de Pascua, y sigue conmemorando el éxodo de los israelitas de Egipto. Segl
tradicion islamica, también es el dia en que Noé sali6 del arca. A fin de distinguirla de la Pascua los
musulmanes ayunan dos dias en lugar de uno. Desde principios de la Edad Media, al-"asura' ha tenido unc
importancia especial para los musulmanes chiies como aniversario del martirio del iman Husayn, nieto de
Mahoma (hijo de su hija Fatima).

Safar: (El mes que esta vacio)

Segun la tradicién, Safar es el mes en que Mahoma sufrié una grave enfermedad y no pudo recibir mas
revelaciones de Ala, y de ahi su nombre. Los musulmanes

excepcionalmente devotos pasan casi todos los dias del mes vestidos de luto para conmemorar la enferme
del profeta. Pero a veces el ultimo miércoles del mes se celebra como un dia de carnaval en el cual
conmemoran la curacion del profeta.

Rabi® al-awwal: (La primavera)



El titulo del tercer mes musulman es incongruente, dado que, al ser lunar, no guarda relacién con la primav
ni con ninguna otra estacion. En los diez préximos afios en el hemisferio occidental Rabi® al-awwal caera e
otofio o a principios del invierno.

No se conoce el origen del titulo. Quizas sea un resto del antiguo calendario arabe pagano basado en los
solsticios, o una referencia mistica a su principal fecha: el aniversario del nacimiento y la muerte de Mahom

Casi todo el mes se consagra a conmemorar el nacimiento y la muerte de Mahoma que, segun la tradicion,
ocurrieron el mismo dia, el duodécimo del mes. El festival de 'id—Mawlid al-Nabi, gue conmemora esa fech
se celebro por primera vez en 1207 en el actual Iraqg. Durante éste, los musulmanes hacen regalos, se Vviste
con prendas de colores y queman incienso y velas. Sefiala la profunda veneracion que sienten los musulm:s
hacia Mahoma.

En el calendario hay también otros Mulud, que son festivales que conmemoran el cumpleafios de un santo
de otra persona venerada del pasado.

Los chiitas celebran su cumpleafos el decimoséptimo dia del primer mes de Rabi" |, que es asi mismo el
cumplearos de Ya'far al-sadig(el sexto iman).

Rabi™ al-tani: (El mes después de la primavera)

El cuarto mes no tiene ningun significado especial para los musulmanes ortodoxos sunnies ni chiies, pero ¢
celebran los sufies, especialmente en la India y Pakistan.

Los sufies se visten con atavios llamativos y celebran carnavales para conmemorar la muerte de su santo /
al-Qadir, fundador de la orden. Los musulmanes chiies, y sobre todo los sunnies, consideran que todo ello
completamente herético.

Yumada al-ula (El primer mes seco)
Yumada al-taniya (El segundo mes seco)

Los meses quinto y sexto se consagran a preparar la intensa serie de festejos que comienzan a mitad del n
siguiente. Durante esos meses, los musulmanes sunnies prohiben toda forma de devocioén religiosa en pub
salvo la salat, aunque los sunnies practican el culto de los martires locales, y los sufies, el de los santos.

Rayab: (El mes de reverencia)

Algunos musulmanes conmemoran el primer dia de Rayab con el pequefio festival de Ragh'ib, cuando se c
gue Aminah' concibi6 a su hijo Mahoma. Pero la principal preocupacién consiste en ir intensificando la
observancia religiosa asta el dia 27, que es la fiesta mas celebrada del afio, aunque el Islam clasico no la
reconoce: Laylat al-mi‘ray (La Fiesta de la Noche de la Ascensién).

Durante Laylat al-mi‘ray, los musulmanes conmemoran el milagroso viaje nocturno que hizo Mahoma de Iz
Meca a Jerusalén a lomos de un animal alado. El emplazamiento del milagro, en el que se le mostraron las
puertas del cielo y del infierno esta sefialado en la actualidad por la Cupula de la Roca en Jerusalén, a la qt
se desplazan muchos musulmanes en una peregrinacion menor para celebrar la fiesta.

El decimotercer dia los musulmanes chiies celebran el martirio de Ali (yerno de Mahoma), que fue el primel
iman chii. Los chiies observan el 13 de Rayab con enormes muestras de pesadumbre publica y declaracior
de su disposicion a morir como lo hizo el martir musulman.



Sa’ban: (ElI mes de la division)

ella se conmemora oficialmente la conquista de la Meca por Mahoma. Sin embargo, su verdadero significac
es la supersticién de que se trata de la noche en la que Ala pasa revista a toda la humanidad y determina e
destino de cada creyente (igual que determiné que Mahoma debia conquistar la Meca)

Se celebra un festival que tiene un origen plenamente pagano. Los creyentes suelen rezar toda la noche y
hacen a Ala una especie de confesion de sus pecados a lo largo del Ultimo afio antes de pedir perdon. Ello
contradice directamente un aspecto central de la teologia musulmana ortodoxa: que nadie puede invocar
directamente a Al4 y que en todo caso Este ya ha predestinado los destinos de los creyentes.

Ramadan: (El mes del gran calor)

Es el mas exigente del afio islamico. Todos los musulmanes deben ayunar durante los treinta dias que dure
conformidad con las normas de la ibada sobre el sawn. Se trata de un periodo espiritual durante el cual el
musulman se concentra mas que nunca en las actividades religiosas, tales como leer el Coran. A lo largo d
mes se prohiben todos los festejos laicos y en los paises en los que se impone la ley coranica, se castiga
duramente a los que infringen cualquier aspecto de la ibada.

El Ramadan llega a su punto culminante con la fiesta de Laylat al-Qadr (Noche del poder), el vigésimo
séptimo dia. Segun la tradicién, esa es la noche en la que Mahoma recibi6 la primera sura del Coran, en el
610 y se cree que es en esa noche en la que estuvo mas activo en este mundo. Segun los hadices, si un
musulman pasa la noche rezando, se considera que ello tiene mas eficacia que mil meses de oracion en ot
épocas del afio.

Segun muchos musulmanes, el Ramadan es el Unico periodo en el que los musulmanes pueden concentra
plenamente en la practica de su fe, mientras ocupan menos tiempo de culto y contemplacion, una ocasion |
los musulmanes de estrechar lazos con la familia y la comunidad.

Sawwal (El mes de la caza)
Dhu-I-Qa’da (El mes de descanso)

El primer dia del décimo mes empieza con la fiesta de “Id al-fitr (fiesta del final del ayuno) con la que
termina el ayuno del Ramadan, y en consecuencia es una fuente de grandes festejos que cuentan con la
aprobacién oficial. Durante tres dias, los musulmanes se retnen con la familia y los amigos para comer a Ic
grande, intercambiar regalos y , a menudo, practicar su devocion religiosa. Los que estan en el extranjero p
motivos de trabajo o estudio, viajan a su casa para reunirse con su familia. Para muchos musulmanes es el
momento de celebrar la renovacion de su compromiso con la fe y dar gracias a Dios por haberse visto a tra
de la larga fiesta.

En Turqguia recibe el nombre de festival de azlicar y se comen grandes cantidades de dulces. En claro cont
con el Ramadan, los musulmanes tienden a estar muy animados en los meses décimo y undécimo.

Du-I-hiyya (El mes de la nach)
El décimo dia de Du-I-hiyya es el mas santo del calendario islamico y conmemora la aceptacién del Profet
Ibrahim del sacrificio de su hijo Isma'il para demostrar su sumisién a Ala. Ese es el dia en el que todo

musulman debe matar ritualmente un animal halal (autorizado), como una oveja, una cabra, una vaca o un
camello.

10



Es el mes del peregrinaje. Uno de los actos rituales que se practican hacia el fin de la peregrinacion a la Me
es el sacrificio de animales. Esta fiesta es conocida como "Id al-Adha

Los chiies tienen una fiesta mas, la de “Id al-gadir, dia en el que segun creen Mahoma anuncié que deberi

sucederlo su primer Iman, Ali. Pero ademas, "Id al-adha lleva a su apogeo el afio religioso y ya no hay mas
fiestas hasta que vuelve a comenzar el ciclo con al-"asura’, el décimo dia del primer mes de Al-Muharram.

Designacion de fechas mensuales:

Los musulmanes han venido ajustandose a dos importantes sistemas de numeracion para expresar los dia
mes o fechas mensuales.

Hasta finales del siglo V (finales del XI J.C) aproximadamente, siguen la norma de denominar cada diurno:
pertenece a la primera quincena de la lunacién, segun el nimero de noches o vigilias que le han precedido
si corresponde a la segunda, segln el nimero de las que a partir de él, quedan por pasar hasta cumplirse
aquella.

El tiempo viene expresado en noches, cuya entidad se determina:

—Cuando es una nombre de unidad

—Si son dos por el dual

—Si son tres 0 mas por los cardinales femeninos correspondientes.

Precedidos siempre de (li), (traducido por nuestra preposicién a) y la condicién de noches pasadas o quede
se precisa respectivamente por el empleo del verbo

(paso, corrio el tiempo) y por el verbo (quedo, resto).

Desde principios del siglo VI H (hégira) en adelante (principios del siglo XIl J.C) los mahometanos empieza
a hacer un uso intensivo de sus numerales ordinales en la enumeracién de los dias de cada mes, con lo cu
ganan las datas en claridad y precision.

Independientemente, existe una serie de frases que se usan, por lo comun, cuando, desconociéndose la fe
mensual exacta de un acontecimiento determinado, se quiere expresar en que fase de su vida se encontral
aproximadamente la luna en cuestién de tener un lugar mismo. Son las mas corrientes:

Al principio

Al principio

Al principio

Al principio

Al principio

Al principio

A mediados de la luna de

11



A mediados

Al final

Al final

Al final

Al final

Al final

A continuacion de estas frases o locuciones adverbiales sigue el nombre del mes o lunacién del que se trat
LOS ANOS

En el calendario musulman ha quedado expuesto como se clasifican los afios islamicos atendiendo a su
composicion y duracion, y cuales son las denominaciones técnicas que se les adjudican.

Designacion de los afios:

En arabe se expresan bien mediante los numerales cardinales u ordinales femeninos, segun los casos, o b
mediante cifras o letras. Tanto los numerales cardinales como los ordinales son reemplazados con frecuen
por las cifras arabes, las cuales se leen y escriben de derecha a izquierda, como los numerales a quienes
sustituyen, y hay que adjudicarlas un valor relativo que les corresponde por el lugar que ocupan en la escrit
del nimero, no sus valores absolutos. Como por ejemplo:

En el afio 103

Existe otro sistema de numeracion poco practicado, que se denomina abuyad

y que permite reemplazar, a su vez, las cifras por letras del alfabeto arabe. Existen dos sistemas principale:
—El oriental; que adjudica a cada letra el valor que se especifica.

1860 400

2970500

31080600

4 2090 700

530 100 800

6 40 200 900

7 50 300 1000

—El occidental; que fue el usual en Al-Andalus, es idéntico al anterior hasta =50, introduciendo después las
siguientes variantes:

12



60 200 600
70 300 700
80 400 800
90 500 900
100 1000

Los numeros representados con sujecion a estos sistemas se componen también de derecha a izquierda (|
normal en arabe) pero comenzando por el orden de unidades mas elevado.

Ejempilo:

Oriental Oriental

27 355

Occidental Occidental

Oriental

1284

Occidental

Es un sistema muy usado por los astrénomos para representar los grados, signos semanales, fechas mens
y afios en general, tanto en sus libros y tratados como en los instrumentos astronémicos, por lo que su don
resulta de gran utilidad. Cuando en los textos escriben fechas expresadas en letras, acostumbran a colocar
raya horizontal sobre los grupos de estas que representan cifras, para que sobresalgan del contexto.
FIESTAS Y DIAS SENALADOS

Es corrientisimo encontrarse con los nombres de las fiestas y dias venerados del calendario musulman
haciendo el oficio de fechas mensuales, por lo cual es indispensable conocer en que mes y en que dia se

celebran cada una de ellas.

Cada pueblo islamico ha tenido y tiene en la actualidad fiestas peculiares de caracter local, tribal o de secte
cual supone una labor ardua e interminable en agruparlas todas en una sola relacion.

A continuacion se incluyen las fiestas y dias sefialados que se han venido conmemorando en general,
enumeradas por estricto orden alfabético arabe:

Ayyam al-tasriq =Dias 11, 12 y 13 de du-I- Hiyya.
“Id al-adha =Dias 10, 11 y 12 de du-I- Hiyya.
“Id al-sadaga =Dias 1, 2 y 3 de sawwal.

Al-"1d al sagir ="Id al-sadaqga.

13



“Id al-gadir =Dia 18 de du-I-hiyya.

“Id al-fitr = "Id al-sadaga = al-"Id al-. Sagir.

Al-"1d al-kabir = "Id al-adha.

Laylat al-bara'a = 252 vela del sa'ban.

Laylat al-raga'ib =Vela del 1°iernes de Rayab.

Laylat al-sakk =Laylat al-bara’a.

Laylat “Arafa =Vela 92 de du-I-hiyya.

Laylat al-"Id =12 de sawwal, vispera de al-"Id al-sagir, y 102 de du-I-hiyya, vispera de al-"Id al-kabir.
Laylat al-gadr =272 vela de ramadan.

Al-Laylat al-mubaraka =Se apellidan asi cada una de las siete noches siguientes: 12, Laylat al-mawlud; 22
Laylat al-raga'ib; 3%, Laylat al-mi‘ray; 42, Laylat al-bara'a; 52, Laylat al-gadr; 62y 72, las dos vigilias
denominadas Laylat al-"id.

Laylat al-mi‘ray =272 vela de rayab.

Laylat al-mawlud =122 vela de rabi’ I.

Laylat al-nafr =122 vela de du-I-hiyya, vispera del yawm al—-nafr.

Yawm al-adha =Dia 10 de du-I-hiyya.

Yawm al-tasu a' =Dia 9 de muharram.

Yawm al-tarwya =Dia 8 de du—I-hiyya.

Yawm al-rahma =Dia 1 de sawwal.

Yawm al-"asura' =Dia 10 de muharram.

Yawm =Dia 9 de du-I-hiyya.

Yawm al—-garr =Dia 11 de du-I-hiyya.

Yawm al-qurban =Yawm al-"adha.

Yawn al-nafr =Dia 12 de du-I-hiyya.

Yawn al-nufur =Yawn al-nafr.

Finalmente cabe destacar la fiesta del Yawm al-"ansara, que tuvo mucha importancia en Al-Andalus y no
tenia dia sefialado en el calendario musulman, sino en el cristiano, pues era la fiesta celebrada en comun p

ambas religiones. Se conmemoraba el dia 24 de Junio o de la Natividad de San Juan Bautista, al contrario
la significacion que se le ha dado siempre en Oriente, donde coincide con la fiesta de Pentecostés. Se llam

14



también al-Mihrayan.
LOS NOMBRES ARABES DE NUESTROS COMPUTOS

Los musulmanes, al invadir la Peninsula Ibérica, encuentran en ella establecida la Era de César o Hispanic
la que llamaron Ta'rij al-sufar. Esta Era se venia contando desde el dia 1 de Enero del afio 38 antes de
Jesucristo, y siguié en vigor después de la invasién islamica, tanto en la Espafia sometida como en el propi
Al-Andalus, por lo que la inmensa mayoria de los escritos juridicos mozarabes estan datados con sujecion
esta cuenta.

Al instaurarse la Era cristiana en nuestros reinos del Norte, los musulmanes, en sus relaciones con los
cristianos, y los mmozarabes, en su cronologia particular, se ajustan también al nuevo computo, al que
denominan Ta'rij mawlid al- Sayyid al- Masih (Era del nacimiento del Sefios Mesias), es muy usada en los
documentos diplomaticos hispano—musulmanes en particular y en los arabigo—cristianos en general.

Actualmente se conoce nuestra Era bajo los nombres de Ta'rij al-masihiyya (Era del mesias) y de Ta'rij
al-miladiyya (Era de la Natividad).

Denominaciones en lengua arabe del afio cristiano:

Al afio cristiano—juliano, es decir, el que se computaba tanto en la Era Hispanica como en el antiguo sistem
cronolégico cristiano, se le ha venido denominando en lengua arabe sana “ayamiyya o afio de los al-"ayarr
(cristianos). En marruecos, donde sigue usandose todavia, se conoce como rumi (romano) y de fillahi
(agricola).

Las modernas y precisas denominaciones de sana masihiyya (afio mesianico) y de sana miladiyya (afio
perteneciente a la Natividad), cuadran mejor al afio cristiano—gregoriano, que es el que se computa en la T
al-masihiyya o al-miladiyya, que es como se llama actualmente la Era cristiana.

Por su naturaleza, nuestro afio recive el calificativo general de sana samsiyya (afio solar) y a los efectos de
célculo, se conoce como sana basita (afio simple) y al bisiesto sana kabisa (afio intercalar).

Meses cristianos:

Los vocablos arabes que desde antiguo dan nombre a nuestros meses recuerdan perfectamente las primiti
denominaciones latinas, son los nombres de los meses del calendario romano de los occidentales o meses
al-"ayamiyya, que han sido los mas empleados en todos los tiempos:

—Yannayr — Enero —Yuliyuh - Julio

—Fibrayr — Febrero —Agust — Agosto

—Maris — Marzo —Sutambir —Septiembre

—Abril = Abril —Uktubar — Octubre

—Mayuh — Mayo —Nuwanbar —Noviembre

=Yuniyuh - Junio —Duyanbir — Diciembre

También aparecen en la practica, en escritos netamente hispano—musulmanes los nombres de los meses c
calendario romano de los orientales en sus denominaciones al-suryaniyya (siriacas) que se corresponcen (

15



siguiente forma:

—Kanun al-tani — Enero

—Subat —— Febrero

—Adar — Marzo

—Nisan — Abril

—Ayyar —— Mayo

—Haziran —— Junio

—-Tammuz —— Julio

—-Ab —— Agosto

—Aylul —— Septiembre

—Tisrin al-awwal —— Ocyubre
—Tisrin al-tani —— Noviembre
—Kanun al-awwal —— Diciembre
E | afio sirio comienza en el mes de aylul (Septiembre) y no en Kanun (Enero) cono el nuestro.

Designacion de fechas mensuales y afios del cémputo cristiano:

Las fechas mensuales cristianas pueden encontrarse redactadas en los textos arabes con sujecidn a los si
ya conocidos. Las datas que mas abundan son aquellas en las que el dia del mes estéa representado por ur
numeral ordinal.

Cuando no se conoce exactamente determinada fecha mensual cristiana y se deja sin especificar el dia pel
insinda el periodo mensual en el que el mismo debe considerarse comprendido, se utilizan unas frases
determinadas ya que no se pueden expresar de la misma manera que las datas islamicas al seguir estas Ul
los meses lunares. Son:

—En la decena primera.

—En la decena medial.

—En la decena final.

Segun que el dia cristiano al que nos referimos pertenezca a la primera, segunda o tercera decena del mes

Los afios cristianos se enuncian en arabe lo mismo que los musulmanes; pero se especifica siempre que n
pertenecen al cOmputo islamico.

ESTACIONES DEL ANO SOLAR O SAMSIYYA

16



Las estaciones se denominan en lengua arabe como sigue:
—fasl al-rabi” Primavera

—al-sayt Verano

—al-jarif Otofio

—al-sita Invierno

y los términos técnicos mas importantes que se refieren a las estaciones son:
—al-i‘tidal al-rabi’i Equinoccio vernal.

—al-i'tidal al-jarifi Equinoccio oiutumnal.

—al-inquilab al-sayfiSolsticio vernal.

—al-inquilab al-satawi Solsticio hiemal.

—samum al-sayf El rigor del estio o canicula.

—samum al-sita' El rigor del invierno-

—al-sama'im al-sayfiyya Los rigores estivales.

—sama'im al-bard Los rigores del frio.

Las noches correspondientes al periodo samum al-sita' 0 sama'im al-bard se apellidan al-layali al-sud
(noches negras) por ser las mas largas y frias del invierno).

SIGNOS DEL ZODIACO

Los signos del zodiaco tienen en arabe los siguientes nombres:
—al-hamal Aries.

—al-tawr Tauro.

—al-yawza' Géminis.

—al-saratan Cancer.

—al-asad Leo.

—al-sumbula Virgo.

—al-mizan Libra.

—al-"aqrab Escorpio.

—al-gaws Sagitario.

17



—al-yadr Capricornio.
—al-dalw Acuario.
—al-hut Piscis.

Estos signos aparecen citados, a veces, en fechas que corresponden a nacimientos, sin otra finalidad que |
servir de base al calculo astrolégico.

LAS DOBLES DATAS CRISTIANO-MUSULMANAS
Las datas cristiano—musulmanas pueden clasificarse en dos grupos:

—Aquellas en las que se especifica la feria o dia de la semana comuin a ambos cOmputos, las fechas menst
islamica y cristiana y el afio musulman.

—Aquellas en las que ademas de los datos resefiados, se especifica también el afio cristiano.

Al primer grupo pertenecen la mayoria de las dobles datas hispano—musulmanas, y su curiosa redaccion
obedece a la circunstancia de haber convivido en Al-Andalus el calendario cristiano con el musulman u
oficial de la comunidad musulmana. Estas dobles datas son producto de haber consignado los escritores
musulmanas las dos fechas mensuales —la musulmana y la cristiana— que ellos vivian en un dia determinac
dejando sin citar el afio cristiano porque la cronologia del mismo no les interesaba (sélo incumbia a los
mozarabes). De este tipo de datas pueden encontrarse ejemplos en cualquier documento histérico
hispano—musulman, sea cual fuere su clase o condicién, desde la simple carta a la cronica mas monument:

Las dobles datas que tienen entrada en el segundo grupo son mas bien caracteristicas de escritos de tipo
juridico o diplomatico que a voluntad de ambas partes concertantes (cristiana y musulmana) se fechan con
sujecion a los dos cémputos. Pueden darse tanto en documentos hispano—musulmanes como en
cristiano—musulmanes en general, por ser su radio de aplicacién mucho mas amplio que el de las primeras
citadas, pero la mayoria de las veces estan plagadas de inexactitudes y van a ser sometidas a una minucio
verificacién antes de que se acepten como buenas.

OPINION PERSOLNAL

El motivo por el cual elegi hacer este trabajo fue porgue me llamaba mucho la atencién lo poco que conoci:
sobre el calendario musulman. Ademas, me parecia un tema original e interesante.

Lo que me llamé la atencién desde un primer momento fue la dificultad que tiene el guiarse por este
calendario, ya sea por estar dividido en ciclos de treinta afios, de los cuales sélo el tltimo posee dias
completos, que a pesar de ello tiene errores técnicos, la rigidez con la que estan obligados a observar el
comienzo de un mes (por el avistamiento de la luna nueva), que tiene especial importancia en el Ramadan,
etc.

Ademas, por su inexactitud, es muy dificil calcular las fechas exactas de determinados acontecimientos,
problema que no se da con nuestro calendario, ya que nuestros dias caen siempre en las mismas estacion
solares. Por lo tanto veo mucho mas practica y sencilla nuestra manera de computar el tiempo.

Me ha parecido muy curioso la fe con la que los musulmanes viven todo el afio, como es normal en esta

religion, y las fiestas y hechos que conmemoran, ya que a parte del Ramadan, no conocia las celebracione
los otros meses. Probablemente este ha sido el punto que mas me ha gustado del trabajo.

18



El calendario musulman (con sus todas sus normas y prohibiciones)es un ejemplo mas del respeto y de la
suma entrega del musulman hacia su Dios, actitud que, a pesar de estar en desacuerdo con muchos punto
esta religidn, siempre he respetado y admirado, y que me sigue sorprendiendo dia a dia.

BIBLIOGRAFIA

- OCANA JIMENEZ, MANUEL

Tablas de Conversidén de datas islamicas a cristianas y viceversa fundamentadas en nuevas férmulas de
coordinacién y compulsa.

MADRID; Consejo superior de Investigaciones Cientificas, Patronato Menéndez y Pelayo, Instituto Miguel
Asin, 1946.

- MATTHEW S. GORDON

El Islam

BARCELONA- 1998

Ed. Idea Books, S.A.

- VARIOS AUTORES

Plan de Obra: MANUEL MARIN
El Mundo de las Religiones

Ed. Marin S.A. BARCELONA

— C. HORRIE Y P. CHIPPINDALE
cQué es el Islam?

Ed. Alianza Editorial. MADRID 1994
—Revista VERDE ISLAM

por Yahya Garcia Olmedo.
http://www.verdeislam.com

14

25

19



