
INTRODUCCIÓN__________________________________________

La tesis de este trabajo se basa en intentar desarrollar varios argumentos que demuestren el evidente cambio
de rumbo que representó el arte prerrafaelita en el contexto del arte inglés de la época victoriana y en general
en el arte europeo. A mediados del siglo XIX el arte que se estaba realizando en Inglaterra, el arte académico,
estaba básicamente centrado en los paisajes y los retratos. La innovación de la Hermandad entonces viene por
su temática, incluyendo escenas contemporáneas y de temática social, y su intención de captar la naturaleza
propiamente como se manifiesta ante nuestros sentidos y por tanto crear un arte mucho más realista. Se
manifiestan en contra de un arte al margen de la sociedad y se ven con la obligación de plasmar la realidad del
momento.

La crítica y el público no recibieron de buen grado las obras de los prerrafaelitas, publicando éstos la revista
"The Germ" para hacerse una necesaria propaganda que sirvió para contar con la inestimable defensa del
crítico John Ruskin. Los integrantes de la Hermandad pronto tomaron su propio camino pero artistas como
Burne−Jones, F. Madox Brown o William Morris no dudaron en adherirse al movimiento, incorporando una
crítica más virulenta al arte oficial de la Inglaterra victoriana. Como muestra de este rechazo del arte de la
Hermandad en un primer momento podemos ver las palabras del conocido escritor Charles Dickens que
escribió sobre el grupo prerrafaelita en el periódico The Times el 7 de mayo de 1851:

These young artists have unfortunately become notorious by addicting themselves to an antiquated style and
an affected simplicity in Painting, which is to genuine art what the medieval ballads and designs in Punch are
to Chaucer and Giotto. With the utmost readiness to humour even the caprices of Art when they bear the
stamp of originality and genius, we can extend no toleration to a mere servile imitation of the cramped style,
false perspective, and crude colour of remote antiquity.

Partiendo de la base que el grupo que tratamos es muy heterogéneo y de marcadas individualidades nos ha
sido difícil agruparlos según características comunes y sobre todo según áreas temáticas. Es por ello que nos
hemos decantado, aunque pueda parecer un poco arbitrario, por la siguiente división: cuadros de influencia de
temas tardo−medievales y, por otro lado, los de temática social. Aún así quedaban muchos aspectos propios
de cada autor que no se enmarcaban en ninguno de los apartados mencionados y por eso hemos decidido hacer
un breve resumen de los autores más destacados del grupo.

CONTEXTO HISTÓRICO___________________________________

Durante el siglo XIX Inglaterra vivió un periodo que se conoce como época victoriana y que influyó en todos
los aspectos de la sociedad, incluido el arte. El gran desarrollo industrial que caracteriza esta época tuvo
grandes consecuencias sociales, una de ellas es la aparición de una nueva sociedad de clases medias,
entendiendo por tales el amplio sector situado entre la aristocracia y los trabajadores especializados.

Estas clases medias impusieron una ética en la que los valores fundamentales eran el trabajo duro, la
competitividad, la seriedad y la observancia religiosa. De ahí derivó un concepto básico, el de respetabilidad,
con el que querían aludir a la consecución de la independencia económica por el propio esfuerzo, la
autodisciplina, la vida austera y el respeto a los valores de la familia.

El hogar y la familia fueron las principales instituciones de la Europa victoriana, la quinta esencia de la
civilización burguesa, en la que el cabeza de familia ejercía un papel determinante. Si el mundo exterior era
frío y despiadado, el hogar era un oasis de paz, en el cual reinaba el calor familiar. La familia era el refugio
para aquellos que debían sobrevivir en una sociedad burguesa sustentada en el mérito personal, en la
competencia y en el esfuerzo individual. A pesar de que el sistema político iba haciéndose más democrático,
la familia burguesa lo era cada vez menos, pues se basaba en una severa jerarquía de dependencia personal, en

1



la cual el padre tenía todo el poder. El hogar era una dictadura paternal. Como afirmaba un dicho de la época,
la esposa debía encargarse tan sólo de la administración de la casa: "sé buena, dulce sierva, y deja que él sea
inteligente". El sometimiento de la mujer se expresaba también a través de la vestimenta porque vestir a la
mujer resultaba laborioso, como también lo era moverse dentro de unos ropajes que, como la crinolina (una
especie de caja que estuvo de moda en los últimos años de la década de 1850 y durante la década siguiente,
con un esqueleto rígido hecho de metal o de hueso de ballena), exageran la diferenciación de los sexos y
dificultaban la libertad de movimientos de quien los lleva. Este sometimiento explica el surgimiento de los
primeros brotes de feminismo desde fines del siglo XIX.

La otra gran característica del período fue la hegemonía de una estricta moralidad en materia sexual, sujeta a
los rígidos cánones del modelo familiar victoriano. Atrás quedaron los escándalos y la moralidad laxa de
finales del siglo XVIII y del período romántico. La sociedad de la segunda mitad del siglo XIX comenzó a
regirse por los parámetros establecidos por la rígida soberana inglesa y su grupo familiar, de puritanas y
ascéticas costumbres personales. La reina Victoria y el príncipe Alberto fueron un ejemplo de buenas
costumbres y fervor religioso. La pareja real sentía la obligación moral de dar el buen ejemplo a sus súbditos.
El divorcio, la coexistencia de parejas y los embarazos al margen de la institución matrimonial, las relaciones
sexuales prematrimoniales y la homosexualidad, fueron las peores transgresiones que podían realizarse contra
el modelo familiar victoriano. El cambio experimentado en las costumbres fue tan brusco y evidente que,
hacia 1850, sólo unos pocos nobles de la vieja generación se atrevían a mostrarse públicamente con sus
amantes, costumbre habitual entre los aristócratas de décadas anteriores.

La situación de la mujer era mucho peor en los sectores trabajadores de la población. Muchas de estas mujeres
se veían empujadas a la prostitución para poder sobrevivir en la ciudad a la que habían llagado atraídas por las
promesas de prosperidad. Esto es lo que refleja el cuadro de Rossetti, Encontrada.

El desarrollo de la prostitución, fue la cara vergonzante de una realidad esquizofrénica. Siempre tolerada y
considerada como un mal necesario, la prostitución fue objeto de regulación ante el temor de la expansión
entre el ejército de enfermedades venéreas, pero la legislación que se aprobó entonces (Contagious Diseases
Acts, 1864, 1866 y 1869) únicamente se preocupó de controlar a las mujeres que ejercían la prostitución.

 Los únicos que se atrevieron a desafiar el exceso de moralidad imperante fueron los artistas y los bohemios.
Pero aún así, la noción de que la posición natural de la mujer era el hogar y la dedicación a la familia estuvo
tan arraigada que un hombre de ideas tan avanzadas en muchos terrenos como el escritor, diseñador y político
socialista William Morris (1834−1897), en su novela utópica Noticias de ninguna parte (1890) situaba a las
mujeres dedicadas al cuidado de su casa y de quienes vivían en ella, eso sí, gozando de las mismas libertades
que los hombres. Una generación antes el influyente crítico y teórico del arte John Ruskin había señalado que
las funciones de la mujer como ángel del hogar eran complacer, alimentar, vestir, mantener arreglados y
enseñar a sentir y a juzgar a quienes viviesen en él.

Es también en esta época cuando surgen teorías que dicen que el arte es primariamente una fuerza social. En
Inglaterra, John Ruskin y William Morris fueron los grandes críticos de la sociedad victoriana desde el punto
de vista estético. Pusieron el acento en la degradación del obrero convertido en máquina, sin libertad para
autoexpresarse, y denunciaron también la pérdida del buen gusto, la destrucción de la belleza natural y la
trivialización del arte. El ensayo de Ruskin sobre "The Nature of Gothic"' y muchas otras conferencias
insistían en las condiciones y efectos sociales del arte. Morris, en sus charlas y panfletos, decía que se
necesitaban cambios radicales en el orden económico y social para hacer del arte lo que debería ser:

"... la expresión de la felicidad del hombre en su trabajo... hecho por el pueblo y para el pueblo, como algo
causante de felicidad en el realizador y en el usuario".

2



TEORÍA DE RUSKIN________________________________________

John Ruskin (1819−1900) fue un artista, científico, poeta, filósofo y, por encima de todo, el mayor crítico de
arte de la época en que se enmarca el movimiento de los Prerrafaelitas. Hablar de su figura en el contexto de
la historia de la Hermandad Prerrafaelita es imprescindible ya que el apoyo que éste prestó a la Hermandad
supuso el inicio de un mayor reconocimiento y respeto. La carta que escribió Ruskin en 1851 al periódico The
Times defendiendo lo que en aquel momento era catalogado peyorativamente como un arte tosco y primitivo
por su naturalismo y fidelidad a la naturaleza significó un punto de inflexión hacia una visión más positiva del
arte prerrafaelita por parte del público.

Carta al periódico The Times (14 de Mayo de 1851)

() let me correct an impression which your article is likely to induce in most minds, and which is altogether
false. These pre−Raphaelite (I cannot compliment them on common sense in choice of a nom de guerre) do
not desire or pretend in any way to imitate antique painting, as such. () As far as I can judge of their aim − for,
as I said, I do not know the men themselves − the pre−Raphaelites intend to surrender to advantage which the
knowledge or inventions of the present time can afford to their art. They intend to return to early days in this
one point only − that, as far as in them lies, they will draw either what they see or what they suppose might
have been the actual facts of the scene they desire to represent, irrespective of any conventional rules of
picture making; and they have chosen their unfortunate though not inaccurate name because all artists did this
before Raphael's time, and after Raphael's time did not this, but sought to paint fair pictures rather than
represent stern facts, of which the consequence has been that from Raphael's time to this day historical art has
been in acknowledged decadence.

Cuando, después de haber escrito la carta, Ruskin conoció a los Prerrafaelitas, les animó a seguir con sus
ideales y empezó a actuar como tutor y mentor de Rossetti, Millais y Holman Hunt. Su teoría funcionó como
punto de referencia entre los miembros de Hermandad, ya que los ideales de Ruskin iban muy en la línea de lo
que los Prerrafaelitas querían conseguir.

Así, entrando propiamente en los puntos principales de la teoría de Ruskin, hay que destacar el rechazo a la
modernidad que reclama el crítico inglés. Esta es una cuestión de especial importancia si tenemos en cuenta
que su figura se sitúa en el contexto del desarrollo industrial británico del s. XIX. De esta manera frente a esa
idea de progreso que predominaba en el arte de la época, Ruskin se decantará por defender una vertiente
moral del arte. Siguiendo este precepto moral será de vital importancia la verosimilitud de la pintura, se busca
un arte que no diga mentiras. Cree entonces que la pintura tiene que parecer irreal pero ser verosímil. Sólo le
preocupaba plasmar con precisión las apariencias de la naturaleza. Se tiene que buscar la verdad mediante una
imaginación guiada por la moral.

Esta preocupación por plasmar fielmente lo que se presenta delante de nosotros en los Prerrafaelitas se traduce
en una verdadera intención de plasmar hasta el más pequeño detalle con tal de hacer la pintura que se está
representando lo más realista posible. Para ello en muchas ocasiones harán una teatralización de lo que
quieren pintar para poder llevar su verosimilitud al máximo exponente. Así sabemos que por ejemplo Millais
tanto con Cristo en casa de sus padres como con la mítica Ofelia hizo disponer todos los elementos
necesarios para crear la escena que quería retratar de manera totalmente teatral.

Con relación a este minucioso realismo de la Hermandad Prerrafaelita y la defensa que hace Ruskin de él los
editores del periódico The Times dijeron lo siguiente (algo que era según podemos deducir el pensamiento
general del público de la época):

This pervertion of talent − if talent they have − we take to be fairly obnoxious to criticism: and we trust the
authority of the Author of Modern Painters will not have the opposite effect of perpetuating or increasing the
defect of style which, in spite of his assertion, we hold to be flagrant violation of nature and truth. In fact, Mr.

3



Ruskin's own works might prove the best antidote to any such false theory; for (if we remember rightly) he
has laid it down in his defence of Mr. Turner's landscapes, that truth in painting is not the mere imitative
reproduction or image of the general effect given by an assemblage of objects as they appear to the sight. Mr.
Millais and his friends have taken refuse in the opposite extreme of exaggeration from Mr. Turner; but, as
extremes meet, they both find an apologist in the same critic. Aerial perspective, powerful contrasts of light
and shade, atmosphere, are characteristics of Mr. Turner.

Otra cuestión fundamental de la teoría de Ruskin que influyó a los Prerrafaelitas fue su lectura moral de la
obra de arte. Hay que tener en cuenta que su primera y más importante aportación a la crítica del arte del
s.XIX es su obra titulada Modern Painters, donde presenta una justificación teórica para su concepción de la
necesaria espiritualidad de la pintura y donde pone un especial énfasis en el arte religioso. Su visión de la
calidad espiritual del arte está fuertemente influenciada por el Romanticismo y la Cristiandad. En el libro
podemos observar un tributo al concepto romántico de la naturaleza como celebración del paisaje, de lo cual
Turner es el exponente más importante. Para él la pintura de Turner era bella porque era veraz. En cambio la
pintura europea de la tradición posrenacentista la rechazaba totalmente por ser estilizada, estar sometida a
rígidas fórmulas y ser infiel a los hechos de la naturaleza.

La relación de Ruskin con los Prerrafaelitas en los años 1850 se basa en el mismo argumento, ya que el arte de
la Hermandad se caracteriza por su devoción por la verdad natural frente al artificio humano. Es precisamente
la preocupación por un arte moral y no simplemente bello lo que hace que la Hermandad Prerrafaelita
represente un punto de inflexión en el arte que se estaba realizando en la época, ya que involucran su pintura
con la sociedad del momento plasmando temas sociales que tocaban ciertos puntos delicados de la moral
victoriana que dominaba en el Reino Unido.

Los escritos de Ruskin se caracterizan por su carácter didáctico. En ellos hay un firme rechazo a la noción del
arte decorativo o simplemente bello. El propósito del arte era enseñar y el propósito de su crítica era
interpretar las lecciones que se podían extraer del arte. En este sentido se entiende la función misionera del
artista, que tiene que cumplir su deber con la sociedad transmitiéndole un mensaje moral con su pintura. De
esta manera, es de vital importancia la existencia de una idea, que evidentemente tiene que estar relacionada
con la verdad. El artista es el que se encarga de desenmascarar la verdad que permanece escondida, una idea
típica del Romanticismo.

Los gustos de Ruskin, según se fueron perfilando, se tornaron románticos, científicos y anticlásicos. Su obra,
además de tener una consideración sobre la pintura, contiene material geológico, poético, histórico, botánico y
mitológico, materias que serán de vital importancia para confirmar lo que será su convicción central como
crítico: que el arte es una expresión totalitaria, y que cualquier intento de separarlo de otras cuestiones
humanas acabará con su trivialización.

LA HERMANDAD PRERRAFAELITA_____________________________

El movimiento artístico de la Hermandad Prerrafaelita surge en Inglaterra a mediados del siglo XIX y está
constituido por Millais, Hunt y Rossetti, fundadores de la Hermandad en 1848. Tiene como objetivos luchar
contra el academicismo, los males de la sociedad industrial y el convencionalismo de la época victoriana.
Intentan recuperar un arte más espontáneo, buscando la inspiración en la naturaleza y en los maestros antiguos
del Renacimiento, anteriores a Rafael (de donde procede el nombre).

En 1848 después de que Rossetti viera en la exposición de la Royal Academy el cuadro La víspera de santa
Inés de Holman Hunt éstos se hicieron amigos. Un poco más tarde Rossetti conocería a Millais, que ya era
amigo de Hunt. Hunt hizo las presentaciones; se sentaron; y pocos días después, fundaron la Hermandad
Prerrafaelita. Tenían en cierto modo un propósito común, y manifestaban cierta unidad en torno a ellos
mismos, socialmente, ya que no en lo artístico. Además decidieron que firmarían todos sus cuadros con las
misteriosas iniciales P.R.B. esto dio lugar a una interpretación chistosa. Se dijo que las iniciales querían decir

4



Please Ring Bell o en el caso de Rossetti, Penis Rather Better más allá de la anécdota lo que hay que destacar
es que los prerrafaelitas estableciéndose conscientemente como grupo artístico se estaban adelantando varios
años a los grupos artísticos del siglo XX.

Su temática favorita varía entre el intimismo burgués, asuntos de la vida moderna, episodios inspirados en la
literatura y escenas religiosas. Manifiestan cierta influencia de los nazarenos alemanes por su búsqueda del
plano mítico y espiritual para llegar a la pureza de los sentimientos, inspirándose también en ocasiones en la
temática medieval. Buena parte de sus obras están envueltas de poesía, anticipando movimientos de
vanguardia, especialmente el modernismo y el simbolismo.

La Hermandad prerrafaelita es un grupo muy heterogéneo que se caracteriza porque reclamaron un tipo de
vinculación con los pintores del Quattrocento rechazando las tradiciones clásica y barroca. Trataron de
afianzar su condición de herederos contemporáneos de lo que fue bueno en el pasado mediante una lista de
héroes entre los que se incluían nombres desde Jesucristo hasta Chaucer, Shakespeare, Dante, Homero,
Goethe y Keats. Y es básicamente en estos personajes y en sus obras en los que basan sus pinturas.

TEMÁTICA: REALISMO Y ROMATICISMO_______________________

INFLUENCIA DE TEMAS TARDO−MEDIEVALES

El tema religioso tuvo mucha importancia para ellos tal como demuestra el hecho de que Rossetti lo escogiera
para su primer cuadro prerrafaelita, La doncellez de la Virgen María (1848−49). El tema religioso es
claramente apropiado para un cuadro al estilo de Quattrocento y correspondía a una tendencia en el arte de
Rossetti. Al pintar este cuadro no le inspiraba un sentir religioso, lo que le fascinaba al pintor no era que el
cuadro pudiese inculcar sus ideas al espectador, sino el que pudiera poseer significados. La imagen nos
muestra a Santa Ana supervisando a la Virgen en las escenas tradicionales de su educación. Está cargado de
fuerte significado simbólico: los libros representan las virtudes, la azucena la inocencia, la zarza de siete
espinas y la palmera de siete hojas son el gran dolor y la gran recompensa de la Virgen y así sucesivamente.
Las modelos fueron su madre y su hermana Cristina.

Millais acusó sin duda el impacto de la significación simbólica del cuadro de Rossetti como podemos ver en
su primer cuadro prerrafaelita Cristo en casa de sus padres (1849), se nota su repercusión en el contenido
simbólico de los motivos como el pozo, el cordero, los instrumentos de la Crucifixión y del Descendimiento,
los clavos, la llaga y San Juan con el Cántaro. Pero el impacto del cuadro es su realismo sorprendente, Millais
utiliza como modelos gente común en un lugar común que nos sugieren los orígenes humildes de la Sagrada
Familia.

Otro ejemplo de cuadro religioso es otra obra de Rossetti Ecce Ancilla Domini (1849) en el que podemos ver
una forma muy diferente y nada convencional de presentar un tema tan clásico como es la Anunciación.
Gabriel aparece sin alas y su brazo derecho se nos presenta como un brazo muy masculino y mortal mientras
que María es una niña asustada que se aparta y se refugia en un rincón debido a que no entiende que está
pasando ni quien es ese hombre que está en su habitación. El tema se nos presenta despojado de toda
suntuosidad y pompa debido en gran parte al predominio del color blanco.

Estos tres cuadros son un claro ejemplo de cómo los pintores prerrafaelitas arremeten contra los
convencionalismos sobre todo por su democratización de la santidad, que plasman en sus personajes
utilizando modelos comunes y dando una visión más claramente humana que divina. Esto disgustó a mucha
gente entre ellos Dickens que después de ver la obra de Millais escribió:

You will have the goodness to discharge from your minds all Post−Raphael ideas, all religious aspirations, all
ennobling, sacred, graceful, or beautiful associations; and to prepare yourselves, as befits such a subject −
Pre−Raphaelly considered − for the lowest depths of what is mean, odious, repulsive, and revolting. ()

5



Whereever it is possible to express ugliness of feature, limb, or attitude, you have it expressed. Such men as
the carpenters might be undressed in any hospital where dirty drunkards, in a high state of varicose veins, are
received

Por otra parte, durante 1850 se dio un movimiento en la Inglaterra victoriana que se llamó progress into the
past y que consistía en un resurgimiento del medievalismo en la literatura, religión, arquitectura y en las artes
finas y decorativas. La Edad Media creada por los prerrafaelitas, Tennyson y otros nunca existió excepto en la
imaginación del siglo XIX. Tuvieron mucha importancia los temas artúricos, que atraían por su atmósfera
medieval, caballeresca y romántica, además de brindar a los que no eran originariamente realistas sociales un
subterfugio para pintar violencia y lujuria. Un ejemplo de tema artúrico es el cuadro de Morris La reina
Ginebra (1858), donde la figura aparece aplanada, sin vida. La única viveza reside en el tratamiento de los
tapices y los accesorios de la alcoba de la reina. Este cuadro es importante porque nos empieza a indicar el
camino que seguirá posteriormente Morris en el Arts and Crafts.

La tumba de Arturo (1855−60) es la obra que marca el inicio del periodo medieval de Rossetti, la escena nos
muestra a Lancelote y a Ginebra en un sentimental encuentro por encima de una tumba (introducida
seguramente para dramatizar el encuentro final de los amantes). La postura de los personajes posiblemente la
tomó de la representación del primer beso de Lancelote y Ginebra que aparecen en una versión del siglo XIV
de un manuscrito francés, Lancelot du Lac. Esta escena podría pintarse en términos contemporáneos sin
parecer absurda.

El poema de Tennyson, Lady Shalott, era bien conocido en el siglo XIX como un claro ejemplo de la muerte
de una bella joven y es ciertamente uno de los temas más utilizados por artistas como Rossetti, Hunt, Siddal y
Millais. Dos aspectos son especialmente atractivos: la mujer prisionera en su torre y muy especialmente la
muerte de la mujer ahogándose en el río, porque como ya escribió E.A. Poe en 1846 The death of a beautiful
woman is, unquestionably, the most poetical topic in the world. Para su versión de este tema Rossetti decidió
volver a los primeros archivos de la historia y en su búsqueda encontró la obra Lancelote du Lac que estaba en
el British Museum cuyos manuscritos contienen 748 miniaturas. Una de éstas muestra a Lancelote inclinado
sobre el cuerpo de la damoisele de Schalot. En su ilustración Rossetti enfatiza la oscuridad, el misterio y el
temor sentido por los habitantes de Camelot ante la inexplicable llegada en una barca del cadáver de una bella
joven. Rossetti utilizó este manuscrito para extraer más ideas para otras composiciones como la de Sir
Lancelote en la cámara de la reina. Mientras por su parte Hunt en Lady Shalott (1886) prefiere mostrar el
momento en que Lady Shalott al asomarse por la ventana prohibida para mirar a Lancelote se enreda en el
tapiz desenmarañado, lo que al final la llevará a caerse.

TEMA SOCIAL

El tema moral moderno fue elaborado con mucha frecuencia por los miembros de la Hermandad. En este
sentido es quizás en el que se perciben las diferencias más significativas entre el arte prerrafaelita y el de sus
contemporáneos. Los pintores prerrafaelitas reaccionaron contra el arte académico, interesado por la temática
de paisaje y los retratos, introduciendo referencias morales y sociales derivadas de la nueva sociedad creada
en Inglaterra tras la Revolución Industrial. Parecen ser conscientes de los problemas de la nueva sociedad
británica que se está desarrollando a su alrededor y ante esto adoptan una postura crítica mediante su arte. De
esta manera en múltiples pinturas describen los perniciosos efectos en el pueblo llano de un sistema social
injusto. Así podemos ver como, siguiendo la teoría de Ruskin que afirma la necesidad de generar un arte que
lleve consigo una enseñanza moral, los artistas funcionan en este caso como misioneros ya que se ven con un
deber moral ante la sociedad.

En este contexto de pintura de denuncia social debemos destacar especialmente el papel que juega la mujer en
la nueva sociedad. En Francia la mujer era símbolo de modernidad y se asimilaba a la ciudad pero se hacía
desde un punto de vista positivo. En cambio, cuando a partir de 1850 la pintura de los prerrafaelitas empieza a
tratar temas de la ciudad y de la mujer se hace desde un punto de vista de crítica, concretamente ejemplificada

6



en la figura de la prostituta.

En esa nueva sociedad de cambio social provocado por la rápida industrialización que estaba sufriendo el país,
la mujer empieza a cobrar importancia, ya que se introducen en el mundo laboral, empiezan a tomar
conciencia de sus derechos, etc. Pero a pesar de todo esto se tiene que tener en cuenta una cuestión muy
importante, que las mujeres de la época de ambiente rural que se trasladaban a las ciudades en busca de
trabajo muchas veces se veían evocadas a ejercer la prostitución en la ciudad por falta de recursos.

La prostitución era un tema que preocupaba mucho a diversos sectores de la sociedad, en concreto a los
sectores que defendían la moral victoriana. Así se habla de dos tipos de mujeres: la mujer honrada que se
queda en su casa cuidando de su familia y la mujer débil que es fácilmente manipulable hacia el mal camino
(la prostitución). A partir de estas ideas se crea una gran profusión de obras con el tema de la mujer y la
relación con el hombre. Los prerrafaelitas desarrollan toda una imaginería de la mujer caída (fallen), basada
en la narración por su componente moral importante. En estas obras es más importante la narración que lo
plástico cayendo en una exposición de un melodrama.

Un ejemplo de pintura de esta temática es la obra titulada Encontrada (1853) de Rossetti. En ella vemos a una
mujer situada en la ciudad (símbolo de la modernidad), que es encontrada por su hermano y se avergüenza. La
escena está situada claramente en las afueras de la ciudad para dejar clara la procedencia rural de la
muchacha. De esta manera se contextualiza la situación común en la época de las jóvenes de campo que al ir a
buscarse la vida a la ciudad se veían evocadas a la prostitución como su única salida. A través de la comunión
de las manos de los dos personajes vemos una unión entre los dos y se nos muestra una moral buena de la
muchacha, ya que la comunión de las manos en los prerrafaelitas es un símbolo de pureza. Aparece un carnero
atrapado que habla de la mujer atrapada en su propia maldad sexual, aunque desde una interpretación
feminista el carnero atrapado en la red se podría identificar con un símbolo de la mujer atrapada en la
sociedad que la obliga a tener que venderse. De esta obra, pues, se destila una crítica social evidente.

Así pues hay una focalización en la mujer como sujeto de cambio negativo, ya que la única mujer aceptada era
la que estaba subyugada al hombre en el hogar con la familia. Sin embargo, los prerrafaelitas dan una
connotación un poco diferente al tema introduciendo una crítica a la moralidad también del hombre. En El
despertar de la conciencia (1853) de Hunt vemos cómo es la mujer la que toma conciencia del error que está
cometiendo presentándonos casi con una expresión de éxtasis por haberse dado cuenta de repente de su
pecado. Pero al lado de ella encontramos al hombre totalmente ajeno a esa toma de conciencia y que, por
tanto, podríamos interpretar que se nos presenta como moralmente de un nivel más bajo que la mujer. Todo el
cuadro puede ser leído por su simbolismo en elementos como el gato atormentando al pájaro símbolo del
hombre que corrompe a la mujer.

Siguiendo en esta línea de crítica de la moralidad del hombre destaca el cuadro de Hunt ¡Toma a tu hijo,
señor! (1857), que trata el tema de los hijos ilegítimos. Representa que el hombre es el espectador de la obra,
al que se le está exponiendo el resultado de su pecado, el niño. Se culpabiliza al hombre ya que mediante la
aureola que se dibuja alrededor de la cabeza de la mujer con un espejo se le quiere dar una visión positiva. La
madre y el hijo de este cuadro nada tienen en común con otros cuadros victorianos de la misma temática, ya
que Hunt no nos los presenta con ninguna expresión de vergüenza o de sufrimiento sino que más bien
podemos deducir una actitud un tanto altiva pidiendo responsabilidades al padre.

A pesar de todo, la formación religiosa de los componentes de la Hermandad de los Prerrafaelitas influye en la
visión dualista de las mujeres. Ese nuevo poder de la mujer en la sociedad, que ya existía, pero que se hace
patente con más fuerza, fascina a la vez que aterroriza a los hombres, ya que las mujeres empiezan a utilizar
su sexualidad de forma más consciente. De ahí, el hechizo que ejerce sobre los prerrafaelitas la figura de la
femme fatale.

Así en algunas pinturas plasman una mujer hechizadora, no sólo por sus poderes sobrenaturales, sino por su

7



capacidad de atracción sexual. Su poder de atracción reside en su belleza (belleza como trampa mortal). Esa
conjunción de belleza y maldad es característica de este tipo de mujeres, como puede verse en
representaciones como Sidonia von Bork de Edward Burne−Jones.

Una de las cosas que los define como Hermandad es, no tanto su estilo, sino sus temas. Así la idea de la Belle
Dame Sans Merci (extraída del poema de Keats) aparece en prácticamente todos estos artistas y, como claro
ejemplo, cogen el personaje de la bruja o hechicera (ya sea en la mitología griega o la tradición artúrica). Las
brujas siempre son bellas y eso forma parte de su poder sobrenatural. Se trata de personajes que atraen por su
belleza pero repele su maldad. Aunque más que de brujas se debería hablar de hechiceras, que hechizan a los
hombres con sus poderes, sobrenaturales y sensuales.

Así pues, a pesar de todo, tal y como dice Linda Nochlin acerca del realismo y su implicación con las
cuestiones sociales, el realismo por si solo no implicaba ninguna proclamación abierta de metas sociales ni
una franca protesta contra las condiciones políticas. Pero la sola intención de reflejar las apariencias de la
época implicaba ya un compromiso significativo con la situación social del momento y podía constituir de
este modo para los valores existentes y las estructuras de poder una gran amenaza.

PRINCIPALES AUTORES____________________________________

Ford Madox Brown (1821−1893)

Brown era de una generación un poco anterior a la de los miembros de la Hermandad Prerrafaelita y se
diferencia de ellos en que durante la mayor parte de su juventud vivió en el Continente estudiando en Brujas y
Amberes entre otros sitios. Es de destacar de este periodo su estancia en Roma en 1845, donde entró en
contacto con los Nazarenos, grupo de alemanes expatriados capitaneados por Cornelius y Friedrich Overbech,
y cuya intención era de purificar su propio arte nacional mediante la manipulación del arcaísmo religioso
cultural.

La obra de Brown tenía una gran originalidad dentro del contexto del arte mundano y predecible que se estaba
produciendo en Inglaterra. Sus temas giraban entorno de la literatura inglesa, plasmados con un estilo
dramático proveniente de su influencia europea.

Brown conoció a Rossetti en 1848 y durante un corto periodo de tiempo le dio clases. Fue a partir de este
momento que se empezó a involucrar con la Hermandad Prerrafaelita. A partir de ese año comenzó lo que
podemos calificar como su mejor periodo, ya que realizó lo que hoy se consideran sus obras más importantes:
Lo último de Inglaterra, Otoño inglés y Trabajo. En estas obras queda patente la preocupación de Brown por
la ruina moral y material que estaba viviendo el país. Plasmó en ellas el problema social contemporáneo de la
emigración, la vida en un suburbio y el reflejo del lugar que ocupaba el trabajo en el sistema social.

Lo último de Inglaterra (1855) plasma el movimiento de emigración que se dio en la época como resultado de
la necesidad de buscar fortuna en nuevas tierras como Australia. Así los protagonistas del cuadro, de clase
media, se ven obligados a dejar su lugar de origen junto con su cultura para desplazarte a un lugar nuevo. El
propio Brown se refirió a este lienzo:

Trato de la gran ola de las migraciones, que en 1852 alcanzó su cota máxima. Las personas cultas se sienten
más estrechamente unidas a su patria que las incultas, para las que lo importante es la comodidad corporal y
la comida. Con el fin de mostrar la plenitud de la tragedia en la escena de la despedida, he escogido una
pareja de la clase media que, por su educación y refinamiento, se halla en perfecta situación de conocer lo
mucho que pierde, pero que al mismo tiempo muestra también la suficiente dignidad para soportar en un
barco de una sola clase todas las incomodidades y humillaciones. El marido protege a su esposa con un
paraguas de las salpicaduras de espuma. En un segundo término puede verse la honrada familia del tipo de
los comerciantes de verduras. Más atrás aún, un deportado levanta el puño, mientras blasfema contra su país

8



natal. Las coles colgadas en la popa del barco indican a la mirada experta que se trata de un largo viaje.

El cuadro surgió debido al viaje emprendido a Australia por Thomas Woolner, escultor y miembro fundador
de la Hermandad Prerrafaelita, pero en él se recoge "el gran movimiento de emigración que llegó a su punto
culminante en 1852" en palabras del propio artista. En primer plano podemos apreciar a una pareja de la clase
media, tras ellos una humilde familia y en el fondo un hombre con el puño cerrado maldiciendo a "la patria
que le vio nacer". Los rostros tristes de la pareja centran nuestra atención, interesándose el maestro en captar
las expresiones de las dos figuras. Enlazan sus manos como dándose fuerzas para el largo viaje que acaban de
emprender y dirigen sus abiertos ojos hacia el puerto, lo último de Inglaterra que van a divisar. Los personajes
se apretujan debido a la forma ovalada del lienzo, recogiendo también el frío del ambiente invernal del
momento de la partida.

Por otro lado, Trabajo (1852−1863) nos muestra el lugar de trabajo en la sociedad contemporánea y la gran
importancia de los diferentes tipos de trabajo. En esta obra Madox−Brown encarna a la perfección el
propósito de llevar a cabo una pintura nueva y comprometida al poner de manifiesto el heroísmo del trabajo,
una iconografía muy novedosa en esos momentos. Esta obra, según manifiesta su autor en 1865 con motivo de
ser expuesta públicamente, "fue comenzada en Hampstead en 1852; su fondo representa la calle principal de
esta ciudad, cercana a la campiña, y fue pintada allí mismo". Se trata de un cuadro de cuya complejidad dan
fe los casi catorce años que llevó su elaboración y en el que aparecen representados todos los estratos sociales:
pobres y ricos, haraganes, vendedores y charlatanes. Y, junto a ellos, los nuevos héroes de la sociedad: los
trabajadores y los pensadores.

Su autor, que se sentía ideológicamente identificado con el socialismo humanitario del filósofo Thomas
Carlyle, representa a este personaje a la derecha de la composición y en actitud de diálogo con F. D. Maurice,
fundador de Working Men's College y de la Escuela de Arte para Trabajadores, un centro en el que
colaborarían Ruskin, Rossetti y el propio pintor. Determinados autores han querido ver un cierto paralelismo
entre este cuadro y El estudio del artista, de Courbet, calificándolos como alegorías reales del siglo XIX.

Dante Gabriel Rossetti (1828−1882)

Rossetti, el más famoso y más importante de los pintores de la Hermandad, comenzó su vida de artista en
1841 en la SAS, escuelas preparatorias para el ingreso en la Royal Academy. En 1845 fue admitido en la
Royal Academy, pero pronto la abandonó hastiado porque necesitaba la inspiración personal de un tutor. Así
fue como se encontró con Brown, que más tarde se sumaría también al grupo prerrafaelita.

Su obra se puede dividir en dos etapas principales: la primera de influencia de influencia religiosa y medieval
y la segunda marcada por la muerte de su esposa, Elisabeth Siddal. En 1863 tras la muerte de su mujer,
Rossetti inicia una nueva etapa en la que destaca el que tal vez sea su mejor cuadro, Beata Beatriz (1863).
Éste toma el personaje de la Vita Nuova de Dante que describe a Beatriz en el trance de pasar por encima de
Florencia cuando es transportada místicamente desde la tierra al cielo. La figura de la derecha es Dante y la de
la izquierda es el Amor. El sol marca la hora de la muerte de Beatriz, mientras que un pájaro rojo sujeta en el
pico la flor del láudano (sustancia que le provocó la muerte a Siddal). Es en realidad un retrato de Elisabeth en
la figura de Beatriz. Ésta aparece en pleno éxtasis, más sexual que religioso. La atmósfera es densa, mezcla de
lo real y lo irreal, de lo sensual y lo etéreo. Otra obra de esta misma época es El sueño de Dante (1871) que
está ligada con Beata Beatrix y se refiere al pasaje de la Vita Nuova en el que Dante sueña con la muerte de
Beatriz y con las mujeres que van a cubrirla con un sudario blanco.

En su última época Rossetti se enamoró de Jane Morris, la mujer de William Morris, a quien pintó en
numerosas ocasiones, pero su más vigoroso tributo es la obra Astarte Syriaca (1877). Astarté era la Afrodita
semítico−siríaca y el objetivo de Rossetti era conferirle más cualidades de las que Venus poseía como
declaraba el poema que acompañaba al cuadro. La figura es distante como un icono, lejano al espectador y
hierática en su postura, es oscura, sombría y misteriosa. Esta diosa del amor simboliza probablemente la

9



obsesión amorosa de Rossetti.

John Everett Millais (1829−1896)

Junto con Hunt y Rossetti fundó la Hermandad Prerrafaelita en 1848. Su primera obra dentro de la Hermandad
fue Isabel (1849), que tenía como intención ilustrar el poema de John Keats Isabel, o la maceta de albahaca.
El cuadro manifiesta tanto fidelidad a la naturaleza como un estilo escrupulosamente arcaizante. Es no sólo
naturalista sino sumamente estilizado y calculadamente lozano. Millais estaba experimentando para ver qué
podía hacer para librarse del convencionalismo academicista, y desarrollar un estilo basado en su propia y
agudísima visión de la naturaleza, así como en una amanerada ingenuidad derivada en gran medida de los
modelos italianos.

De esta manera, como reacción contra la pintura academicista oficial (interesada exclusivamente en paisajes,
retratos y temática social) Millais y los prerrafaelitas introducen en su temática asuntos inspirados en la
literatura, eligiendo entre otros autores a Shakespeare. Esta temática shakespeariana la encontramos en obras
como Fernando tentado por Ariel (1850), donde el pintor toma como referencia la obra "La tempestad",
cuento de hadas en el que aparecen seres fantásticos, personajes que interesaban especialmente a los
prerrafaelitas. Fernando, el héroe de la obra, es tentado por el trasgo Ariel (que curiosamente recuerda a un
murciélago). El joven se muestra en una interesante pose, con la pierna izquierda adelantada y la derecha
atrasada, medio encorvado, llevándose las manos a los oídos para evitar la tentación, dando la impresión de
estar bailando (lo que es reprochado por los especialistas). La escena se desarrolla al aire libre, en un soleado
paisaje, resaltando las tonalidades verdes del trasgo y de la hierba, contrastando con la brillante casaca roja de
Fernando y sus calzas blancas. El acertado dibujo y el naturalismo que envuelve a la composición son
características de la pintura de Millais, teniendo en cuenta que estamos ante una obra temprana.

En la misma línea encontramos la famosa Ofelia (1851). El asunto de una joven ahogada no era muy habitual
en los cuadros de aquellos tiempos, lo que brindaba al artista nuevas posibilidades de experimentar lo
relacionado con la ausencia de gracia y equilibrio. Ofelia en la obra de Shakespeare fue víctima del
desequilibrio existencial de su prometido, Hamlet. El asesinato involuntario de su padre la llevará a la
desesperación, a lo que debemos añadir el rechazo de su propio prometido, causas de su más que probable
suicidio, ya que su cuerpo aparecerá flotando en el río rodeada de las flores que había ido a recoger. Hay que
destacar en relación al tema, el suicidio de Ofelia, que a parte de las referencias literarias evidentes también
evoca a un problema social de la época, y es que el suicidio de jóvenes ahogadas en un río era una práctica
bastante habitual como consecuencia de las malas condiciones que les prestaba la sociedad inglesa.

Para la joven ahogada posó como modelo Elizabeth Siddal, bella muchacha que trabajaba en una sombrerería
como dependienta y que se convirtió en la modelo favorita de los pintores de la Hermandad, casándose
posteriormente con Rossetti. Lizzy no posó en unas condiciones muy agradables ya que tuvo que estar durante
numerosas horas sumergida en un baño de agua tibia. La postura de Lizzy es una importante novedad en esta
obra al igual que la facilidad de Millais para mostrar de manera tremendamente realista los setos y las flores
de las charcas inglesas, mostrando también adecuadamente el color del agua encharcada. El resultado es una
obra cargada de poesía, en la que encontramos el naturalismo solicitado por los prerrafaelitas, alejándose de
las tendencias académicas del arte oficial tanto en los estilos como en los temas.

Además, los prerrafaelitas se interesaron por mostrar asuntos de la vida moderna, algunos de ellos tratados
con la grandeza de la pintura religiosa. Un ejemplo es La muchacha ciega (1854−1856), que presenta la
sosegada expresión de una madonna renacentista, recordando a los trabajos de los maestros anteriores a Rafael
que servían de fuente a los integrantes del grupo británico. Millais nos presenta a la muchacha en un
magnífico paisaje iluminado por la luz del sol que se muestra tras una tormenta, apareciendo al fondo dos arco
iris. La hierba parece transmitir la frescura tras la lluvia, hecho que el crítico John Ruskin consideró
satisfactorio.

10



La joven aparece en primer plano, reforzando la sensación de ceguera con la actitud de su lazarillo que se gira
para mirar al arco iris mientras que la ciega se queda en una postura estática. El instrumento musical, las
flores o las briznas de hierba que la muchacha toca con sus dedos son referencias a los sentidos que la niña sí
tiene desarrollados. Las brillantes tonalidades y el exquisito dibujo son elementos identificativos de esta obra,
resultando una de las más atractivas del pintor. Como modelo en un primer momento posó Effie, su esposa,
pero como no aguantaba posando al sol, Millais tuvo que recurrir a modelos de la localidad escocesa de Perth
donde vivía, sustituyendo el rostro. El paisaje está tomado de la región de Sussex, concretamente Wilchelsea.

William Holman Hunt (1827−1910)

Hunt no acudió a la S.A.S como el resto de sus compañeros, estudió de manera independiente y se las arregló
para cubrir sus necesidades vendiendo retratos. Más tarde ingresará en la Royal Academy donde conocerá a
los otros miembros de la Hermandad. El primer intento prerrafaelita de Hunt, Rienzi jurando obtener justicia
por la muerte de su hermano menor, asesinado en una reyerta entre los bandos de los Colonna y los Orsini
(1849), fue menos venturoso que el de Millais, Isabel, con el que fue expuesto en la exposición de 1849 de la
Royal Academy. Isabel era claramente la obra de un pintor naturalista mientras que la de Hunt era una mera
tentativa por la postura forzada de las figuras. Hunt fue el único de los Prerrafaelitas que según fue cobrando
edad cambió bien poco sus procedimientos de pintar.

Cuando el primer impulso romántico dio paso a un enfoque más realista y al examen de los problemas
sociales, Hunt asumió el papel de gran moralista. Pero siguió un camino curioso porque le fascinaba el tema
Shakespeariano pero sobre todo las obras en las que se apreciaba un fuerte sentimiento de culpabilidad y
pecado sexual. Esto lo podemos ver en Claudio e Isabel (1850), que nos narra una situación siniestra porque
se trata de un joven que está rogando a su hermana que sacrifique su virginidad para salvarle la vida.

Hunt acude también al tema Shakespeariano en su obra El pastor veleidoso (1851) que alude a la tonadilla
cantada por Edgardo en la escena VII del acto tercero del Rey Lear. La intención es transmitir un mensaje
moral y hacerlo en un marco contemporáneo. Como él mismo explicó la canción alude a un pastor que está
descuidando su tarea(...). Era el tipo de pastor que en lugar de atender al ganado se enzarza en parloteos sobre
vanas cuestiones sin provecho ninguno para el alma humana. En esta obra Hunt hace un intento de lo que
podríamos denominar paisaje social, pero la tentativa se ve empañada por la machacona moralina que no pudo
sustraerse de aplicar en su arte. Otro ejemplo a destacar es Nuestras costas inglesas (1852), que ha sido
conocido generalmente por el título que Hunt nunca le dio El rebaño descarriado. Era en cuadros como este
que captan de manera muy pura la luz del sol en la hierba y en el mar mediante los cuales Hunt intentaba
liberar su alma oscura y llena de sentimiento de pecado.

Hunt mostró obsesión por los cuadros nocturnos como La luz del mundo (1853−56), que se acerca mucho a un
cuadro sobre la desesperanza a pesar de ser un cuadro sobre la Gracia Divina, el poder salvador de Cristo. La
puerta invadida por hiedra y zarzas en el esquema simbólico de Hunt son la cizaña que separa al hombre de su
salvador.

Una de sus obras más conocidas es El chivo expiatorio (1854) y la pintó en el Mar Muerto durante el verano
que pasó en Palestina. Es un cuadro inhumano porque carece de vida, es un mar sin oleaje del que huyen los
hombres, donde no pueden vivir los peces. Sólo hay esqueletos y maderas muertas. En este cuadro Hunt
establece un paralelismo tipológico entre el carnero y Cristo a través de una costumbre judía que aparece en el
Levítico 16: 22 And The goat shall bear upon him all their iniquities unto a land not inhabited.

Una vez muerto Rossetti, Hunt volvió dos veces a Tierra Santa y en uno de estos viajes pintó su conocida obra
El triunfo de los inocentes.

CONCLUSIÓN____________________________________________

11



Después de hacer este recorrido por la obra de los autores prerrafaelitas llegamos a la conclusión que una
cuestión a destacar es que no se puede pensar las obras de la Hermandad sin relacionarlas con el tema de la
amor y la mujer amada, algo si más no inusual para la época. Es precisamente la invitación a las emociones
del espectador lo que los separa del movimiento realista que se estaba dando en el Continente europeo. Sin
embargo este distanciamiento no se da en lo que respecta a la técnica y el estilo denominado realista, ya que
se preocupan mucho por los detalles y por no dar una imagen errónea de la realidad.

A pesar de que los Prerrafaelitas no pertenecen a ningún movimiento concreto en el siglo XX la historiografía
del arte, en un intento de introducirlos en grupo más amplio, los ha relacionado con el Simbolismo. Esta
asociación es debida a la gran cantidad de símbolos que caracteriza su pintura así como su atmósfera irreal
aunque verosímil. También se les ha relacionado con los simbolistas por el tratamiento que tienen de la mujer
como ser negativo y temido en la figura de femme fatale, cosa que se ve en autores como Moreau, Klimt o el
prerrafaelita Edward Burne−Jones.

Por último, una cuestión que hemos creído importante destacar es su carácter sectario o de grupo cerrado que
se define por su religiosidad y misticismo, como influencia de los nazarenos alemanes. Este hermetismo del
grupo nos hace pensar que tenían una concepción de ellos mismos de personas superiores o especiales y que
por tanto sentían que se tenían que diferenciar del resto. También es importante remarcar el hecho que era un
grupo exclusivamente masculino, algo curioso si tenemos en cuenta que su pintura gira en torno al papel de la
mujer en la sociedad y a la relación del hombre con ésta. Todo ello nos lleva a la conclusión que a pesar de
tener como tema el amor y la mujer amada, como hemos mencionado anteriormente, tenían una visión de lo
femenino como algo extraño y es por esto que posteriormente se les ha catalogado en múltiples ocasiones de
ser un grupo misógino.

BIBLIOGRAFÍA___________________________________________

Bendiner, K. An Introduction to Victorian Painting, New Haven, 1985.

Faxon, A.C. Dante Gabriel Rossetti, Phaidon, Oxford, 1989.

Hares−Stryker, C. An Anthology of Pre−Raphaelite Writings, Sheffield, 1997.

Harding, E. Re−framing the Pre−Raphaelites, Aldershot, 1995.

Milton, T. Los Prerrafaelitas, Barcelona, 1993.

Nochlin, L. El realismo, Alianza, Madrid, 1993.

The Groove Dictionary of Art

HARES−STRICKER, Carolyn, An Antology of Pre−Raphaelite Writings, Sheffield Academic Press,
Sheffield, 1997, p.100.

www. artehistoria.com/historia/contextos/2756.html

Casteras, S. Pre−Raphaelite Art in its European Context, Madison y Londres, 1995.

HARES−STRICKER, Carolyn, An Antology of Pre−Raphaelite Writings, Sheffield Academic Press,
Sheffield, 1997, p.101.

HARES−STRICKER, Carolyn, An Antology of Pre−Raphaelite Writings, Sheffield Academic Press,
Sheffield, 1997, p.104.

12



Hilton, T. Los Prerrafaelitas, Ed. Destino, Barcelona, 1993, pág. 31.

Hilton, T. Los Prerrafaelitas, Ed. Destino, Barcelona, 1993, pág. 35.

Hilton, T. Los Prerrafaelitas, Ed. Destino, Barcelona, 1993, pág. 47.

HARES−STRICKER, Carolyn, An Antology of Pre−Raphaelite Writings, A Criticism of Millais' Christ in the
House of His Parents in Household Words, Sheffield Academic Press, Sheffield, 1997, p.100.

Craig Faxon, A. Dante Gabriel Rossetti, Phaidon press. Oxford, 1989.

Harding,E. Re−framing the Pre−Raphaelites. Aldershot, 1995.

Harding,E. Re−framing the Pre−Raphaelites. Aldershot, 1995.

Ver NOCHLIN, L. El realismo, Alianza, Madrid, 1993.

HILTON, T. Los Prerrafaelitas, Barcelona, 1993.

Craig Faxon, A. Dante Gabriel Rossetti, Phaidon press. Oxford, 1989

Harding,E. Re−framing the Pre−Raphaelites. Aldershot, 1995

Hilton, T. Los Prerrafaelitas, Ed. Destino, Barcelona, 1993, pág. 86.

Harding,E. Re−framing the Pre−Raphaelites. Aldershot, 1995

1

13


