
Acupuntura y medicina china

3Âº Medicina

Campus Bellvitge

I N T R O D U C C I Ã“ N

La medicina china entra dentro de lo que se denomina como medicina holÃ-stica, ya que trata al individuo
como un todo. HolÃ-stico deriva del tÃ©rmino griego holos, que significa todo; el holismo como filosofÃ-a
motiva el tratamiento del organismo como un todo (una unidad) mÃ¡s que como partes individuales. De tal
manera que intenta llevar las dimensiones emocionales, sociales, fÃ-sicas y espirituales de las personas en
armonÃ-a y realza el papel de la terapia o tratamiento que estimula el propio proceso de curaciÃ³n.

Tradicionalmente la medicina practicada por un mÃ©dico ha sido claramente mecanicista, con la imagen del
cuerpo como una mÃ¡quina compuesta de muchas piezas, cada una de las cuales es tratada de manera
separada. En el mecanicismo destaca sobre todo lo demÃ¡s el papel de los mÃ©dicos en el proceso de
curaciÃ³n. Este papel se basa en una intervenciÃ³n activa, subestimando de un modo general el papel de los
factores mentales y emocionales que pueden causar la enfermedad o tener un papel en su evoluciÃ³n natural o
tratamiento.

La medicina alopÃ¡tica da mayor importancia a los factores patolÃ³gicos (bacterias, virus, agentes
medioambientales) en la etiologÃ-a de la enfermedad. La medicina holÃ-stica en cambio sostiene que es la
resistencia la que estÃ¡ disminuida por hÃ¡bitos pobres y por el estrÃ©s fÃ-sico y mental, y por lo tanto todo
ello es lo que hace al organismo susceptible de enfermedad. De modo que la enfermedad estÃ¡ considerada
como un desequilibrio entre fuerzas sociales, personales y econÃ³micas, asÃ- como de influencias
biolÃ³gicas. Paavo Airola, gran defensor de la medicina holÃ-stica define estas fuerzas como miedos,
preocupaciones, estrÃ©s emocional, sustancias tÃ³xicas presentes en el aire contaminado, comida, agua y
fÃ¡rmacos tÃ³xicos, exceso del consumo de alcohol, excesos en la alimentaciÃ³n, en las grasas, y la falta de
actividad, reposo y relajaciÃ³n suficientes. En tÃ©rminos de prevenciÃ³n, la medicina holÃ-stica intenta
establecer y mantener un balance entre el individuo y el entorno.

Tratando ya mÃ¡s concretamente la medicina china, podemos decir que segÃºn su visiÃ³n, la vida esta basada
en tres conceptos esenciales, llamados a veces San Bao (tres Tesoros): Shen (EspÃ-ritu), Jing (Esencia) y Qi
(Aliento o EnergÃ-a). Sin embargo, como uno de los fundamentos de la medicina china es la relaciÃ³n
permanente entre las fuerzas espirituales y materiales, tanto en el ser humano como en el universo, estos tres
conceptos se abordan siempre junto con el Xing (Forma, Cuerpo)

En la vida humana, el cuerpo no puede funcionar sin el impulso permanente del EspÃ-ritu, y Ã©ste sÃ³lo
puede considerarse en el contexto del funcionamiento corporal. Ahora bien, Â¿quÃ© es este EspÃ-ritu? Â¿Es
acaso una ilusiÃ³n, una creencia, una alucinaciÃ³n o una mentira para dominar al pueblo? Ninguna de estas
cosas, ya que el espÃ-ritu no es otra cosa que las corrientes internas que fluyen por el cuerpo del individuo, en
otras palabras, es el conjunto de la actividad elÃ©ctrica, quÃ-mica y vibratoria (a modo de ondas
electromagnÃ©ticas, que todos los cuerpos irradian) del organismo en la manera en que Ã©sta es percibida y
experimentada por el yo de vigilia del propio organismo, o, como podrÃ-amos decir, experimentado y
percibido por la propia persona en su estado habitual de conciencia. No se trata aquÃ- de ningÃºn espÃ-ritu
tal y como se entiende en las sesiones de espiritismo, o alguna cosa de tipo etÃ©reo, fantasmagÃ³rico o
mÃ¡gico, sino que es algo muy perceptible, alcanzable y real.

De manera que esta teorÃ-a esencial hace que la medicina china no pueda fundarse sobre una concepciÃ³n

1



radicalmente materialista; asimismo, tampoco puede basarse en una representaciÃ³n exclusivamente
espiritualista, sobre la que a veces se han apoyado los occidentales en la bÃºsqueda de una mÃ-stica exÃ³tica
y sobre todo, sobre la que se ha malentendido la cultura de muchos pueblos, tratÃ¡ndolos directamente de
estÃºpidos y retrasados, porque creÃ-an en espÃ-ritus.

La medicina china es fruto de una filosofÃ-a naturalista, en la que las actividades mentales, emocionales,
fisiolÃ³gicas o sociales son las expresiones mÃºltiples de un mismo principio vital.

La terapia y/o la medicina alternativa

La palabra terapia literalmente significa medicina manual y se ha venido practicando desde los tiempos de
HipÃ³crates. Es denominada tambiÃ©n medicina complementaria. La terapia alternativa actual fue
introducida en 1895; se centra en la prevenciÃ³n y tratamiento de procesos a travÃ©s de consejos
psicolÃ³gicos, sanidad, higiene, nutriciÃ³n, y la manipulaciÃ³n de la columna y otras articulaciones. La
palabra terapeuta, griega, viene de los tiempos del cristianismo primigenio, palabra asociada con la secta
cristiana llamada gnÃ³sticos. Eran ellos quienes guardaban los verdaderos secretos del cristianismo
enseÃ±ado por el maestro JesÃºs, y se les conocÃ-a como los terapeutas.

La acupuntura, la moxibustiÃ³n, la musicoterapia, la fitoterapia (hierbas medicinales), iridologÃ-a,
aromaterapia, el yoga, la ejercitaciÃ³n energÃ©tica consciente (Tai Chi, Qi Gong) son parte integrante dentro
de las prÃ¡cticas de la Medicina Tradicional oriental y ahora para nosotros los occidentales ellas forman parte
de la medicina o terapia alternativa. Estas prÃ¡cticas estÃ¡n en autÃ©ntico auge hoy en dÃ-a en occidente, y
son millones de personas quienes las siguen. Â¿CuÃ¡l es la meta de estas prÃ¡cticas? Evidentemente, si el
paciente presenta una enfermedad congÃ©nita del hÃ-gado o del cerebro, no te curarÃ¡s con ellas. Su
propÃ³sito es elevar el nivel energÃ©tico del individuo, es decir, ampliar su conciencia. Por decirlo asÃ-, y
para entendernos, son un conjunto de tÃ©cnicas destinadas a aumentar el Ã¡nimo vital general (es decir, el
estado de Ã¡nimo, o, si se quiere, la capacidad residual para la felicidad y para la acciÃ³n). Como lo dirÃ-an
antiguamente, son las prÃ¡cticas del espÃ-ritu. Para todo ello existen las prÃ¡cticas de respiraciÃ³n,
atenciÃ³n, relajaciÃ³n, aceptaciÃ³n, visualizaciÃ³n, meditaciÃ³n, etc.

En la vida moderna este alimento anÃ-mico, alimento para el estado de Ã¡nimo general, estÃ¡
verdaderamente casi ausente a nivel social. Â¿QuÃ© nos encontramos al salir a la calle? SÃ³lo cosas que
intentan atraer nuestra atenciÃ³n, es decir, tiendas, letreros, luces, coches, ruidos, asfalto, etc. No sÃ³lo eso no
nos sube el Ã¡nimo sino que intentan robarnos el que traemos de casa. Â¿Por quÃ© hablar del estado de
Ã¡nimo? Actualmente estÃ¡ mÃ¡s que demostrada la conexiÃ³n entre el estado de Ã¡nimo y el sistema
inmune, asÃ- como los factores que determinan el estrÃ©s (que es una pÃ©rdida del estado de Ã¡nimo, en el
sentido de pÃ©rdida de energÃ-a y de pÃ©rdida del sentido del yo) y su relaciÃ³n con el propio sistema
inmunolÃ³gico. Es por esto por lo que la medicina china y similares adquieren una gran importancia. Su
carÃ¡cter radica sobre todo en la prevenciÃ³n, aunque tambiÃ©n en la curaciÃ³n. Mientras que aquÃ- a
alguien que se queja de que no puede dormir o tiene depresiÃ³n se le da un Diazepam (que quizÃ¡s en
situaciones cuando el insomnio sea excesivo sÃ- sea adecuado), en cambio, si nos basamos en principios de la
medicina china y similares, quizÃ¡ antes pueda tratarse el problema con ejercicios de recuperaciÃ³n
energÃ©tica, como respiraciones, meditaciÃ³n, trabajo con los chrakras, el Tai Chi, la acupuntura, el
movimiento consciente, la relajaciÃ³n activa, trabajo de terapia, autosugestiÃ³n, hipnosis, cambio de
filosofÃ-a de vida; acercamiento a los textos taoÃ-stas, budistas, zen, hinduistas, gnÃ³sticos

En general, todas Ã©stas prÃ¡cticas responden a un sistema teÃ³rico y filosÃ³fico, sustentado en la
investigaciÃ³n y en la observaciÃ³n a travÃ©s de los Ãºltimos milenios; a modo de "pensamiento
dialÃ©ctico" que investiga dentro de las leyes que rigen el macrocosmos asÃ- como el microcosmos.
Â¿CÃ³mo tomar este modelo de analogÃ-as para evitar los errores, sobre todo en medicina, del pasado? No
tomando este modelo de analogÃ-as en las cosas concretas y desde la simple y limitada funciÃ³n del
pensamiento, sino utilizÃ¡ndolo en leyes mÃ¡s generales, y sobre todo en estados energÃ©ticos mÃ¡s altos,

2



es decir, en estados de conciencia ampliada, que son los Ãºnicos desde los que se permite al hombre conocer
las leyes generales bajo las que se basan los fenÃ³menos existentes, tanto externos como internos, y sus
relaciones. Es muy posible que muchos errores de interpretaciÃ³n de este sistema de analogÃ-as tengan como
raÃ-z el hecho de que el aparato intelectual no es la funciÃ³n superior del hombre si no va acompaÃ±ado de
un estado de conciencia ampliado o superior. Â¿CÃ³mo conseguir dicho estado? La meditaciÃ³n, el ayuno, la
prÃ¡ctica del silencio activo, los trabajos con la atenciÃ³n y con la energÃ-a, activando los chakras, el
recuerdo de sÃ- y una sexualidad sana son maneras bajo las cuales un hombre puede acercarse a estos niveles
de conciencia. De todas maneras no debe sustituirse este sistema de analogÃ-as macrocosmos−microcosmos
por la observaciÃ³n directa y el mÃ©todo cientÃ-fico de observaciÃ³n y experimentaciÃ³n. Uno
complementa al otro, y esta complementaciÃ³n debe servir al hombre en su bÃºsqueda y en la soluciÃ³n de
los problemas mÃ©dicos que se le presentan. Demasiado variada, extraÃ±a, plural y compleja es la vida en
su conjunto como para reducirla en unas cuantas analogÃ-as, analogÃ-as que, bien utilizadas, pueden
enseÃ±arnos nuestro lugar en el universo y el lugar en Ã©ste de las cosas con las que ocupamos nuestro
tiempo de estudio.

El sentimiento religioso, si es sano, es decir, si no tiene complicaciones neurÃ³ticas, tambiÃ©n puede servir
en la bÃºsqueda de dicho estado de conciencia antes mencionado, y que podÃ-a ayudarnos a tener vislumbres
de comprensiÃ³n que nos permitÃ-an trazar verdaderas analogÃ-as entre macrocosmos y microcosmos. Por
cierto que muchos errores en dichas analogÃ-as vienen por el hecho de considerar al hombre como
microcosmos, cuando es la cÃ©lula tal microcosmos, ya que el ser humano es una agregaciÃ³n de
microcosmos; en otras palabras, un conjunto de cÃ©lulas.

Ahora bien, mediante el deporte tambiÃ©n pueden lograrse tales estados. Podemos trazar cierto paralelismo
entre los ascetas o los fakires hindÃºes y la disciplina necesaria para ciertos deportes. En el filme Siete aÃ±os
en el TÃ-bet, dirigida por Jean−Jacques Annaud, y que cuenta la historia verÃ-dica del alpinista Heinrich
Harrer, puede verse este hecho. Muchas prÃ¡cticas de la medicina china tratan estos temas, y es mucha la
literatura existente al respecto. En la obra Tao Te King, de Lao Tse, por ejemplo, se habla de alcanzar el Tao,
que no es otra cosa que el nombre de este estado de claridad y atenta receptividad, que justifica por sÃ- solo la
existencia humana para el propio ser humano, llamado de conciencia ampliada, y que es posible para el ser
humano.

Â¿Por quÃ© darle tanta importancia y hablar tanto de dicho estado? Porque es en lo que se basa toda la
medicina china. Es decir, la medicina se basa en el Tao, que no es otra cosa que dicho estado. Dicho estado no
sÃ³lo previene enfermedades, no sÃ³lo permite vivir en equilibrio tanto con uno mismo como con el mundo
exterior y los demÃ¡s; sino que es la Ãºnica fuente de la que el ser humano puede beber un agua y no volver a
tener sed jamÃ¡s. Claro que no es beber una vez y ya estÃ¡ para siempre, sino que es un trabajo de cada dÃ-a,
hora tras hora; trabajo Ã©ste de velar, o de mantener la lÃ¡mpara de aceite encendida, que serÃ¡ lo que nos
permitirÃ¡ mantener la salud.

El Yin−Yang, la teorÃ-a de los cinco elementos, los Zang−Fu, la escencia, el Qi, la sangre (Xue), los fluidos
corporales, los meridianos, la etiologÃ-a, la patogÃ©nesis, los sistemas de diagnÃ³stico, las reglas de
prevenciÃ³n y tratamiento, son pilares fundamentales en pos de salud y larga vida. Los conceptos de la
medicina oriental, como ya se ha dejado entrever, tienen sus bases en el taoÃ-smo, escuela de pensamiento
que data de tiempos prehistÃ³ricos. El Tao Te King es una obra de extraordinaria pureza, que no debe ser
entendida con el raciocinio, al pie de la letra, sino con esa funciÃ³n superior de hombre que es la conciencia, y
que es capaz de entender el llamado lenguaje simbÃ³lico. Por conciencia no se entiende intelectualidad o
inteligencia o razonamiento. Es otra cosa, es otra funciÃ³n diferente que, ciertamente, no es el devaneo
psico−religioso de todas las Ã©pocas, sino que existe en realidad y es fÃ¡cilmente verificable. Veamos los
diferentes nombres de dicho elemento en diferentes sistemas y Ã©pocas: el mÃ©dico alemÃ¡n vitalista
Georg Stahl llamÃ³ a esta conciencia el espÃ-ritu vital, los islÃ¡micos barakah (Existe la pelÃ-cula Baraka,
dirigida por Ron Fricke), los hindÃºes la obtenÃ-an respirando el Prana (la energÃ-a); los cristianos
gnÃ³sticos la llamaban el Cristo, los taoÃ-stas el Tao, los budistas estado de samÄ�dhi, PlatÃ³n,

3



metafÃ³ricamente, lo llamaba el mundo de las ideas, etc.

A lo largo de la historia, han ido apareciendo escuelas como los masones, los rosacruces, la teosofÃ-a (de la
cual cogiÃ³ sus ideas Adolf Hitler, sobre la supuesta raza aria) o los alquimistas, los cuales trabajaban cada
una a su manera con esta energÃ-a que permite la conciencia. Algunos santos cristianos, como San AgustÃ-n
o Santo TomÃ¡s de Aquino, lo llamaban el Ã©xtasis. Los sufÃ-es, que son una secta islÃ¡mica, lo llaman la
presencia o el encuentro con el amado (Jalaludin Rumi). Burke, junto con Kant, aunque no se referÃ-a a la
conciencia, sino a la experiencia estÃ©tica, lo llamaba lo sublime, que es un estado de conciencia inducido
por un elemento que en la mente de quien lo percibe provoca la idea del infinito. Wilhem Reich hablÃ³, no de
la conciencia, aunque sÃ- de la energÃ-a biolÃ³gica, en su teorÃ-a sobre el orgÃ³n (la energÃ-a orgÃ¡smica).
G. I. Gurdjieff lo bautizÃ³ como el recuerdo de sÃ-. En la Philocalia se dice que la manera de llegar a ese
estado es mediante la oraciÃ³n, mientras que el Tantra utiliza el sexo y la famosa kundalini para alcanzarlo.
Actualmente, disciplinas como la bioenergÃ©tica (terapia creada por el psiquiatra americano Alexander
Lowen), la anti−gimnasia, la psicologÃ-a positivista, el yoga, la prÃ¡ctica samurai, el psicoanÃ¡lisis, el Tai
Chi, el Aikido y alguna otra arte marcial (a poder ser no de origen norteamericano), escuelas de la llamada
New Age americana, la gestalt (de Claudio Naranjo y predecesores), el Tao sexual, y otros, trabajan esta
funciÃ³n en sus pacientes o alumnos, con buenos resultados en general. Finalmente, en el campo de la ciencia
tenemos a Einstein, que postulÃ³ que la materia era energÃ-a que, aplicado a un organismo vivo, nos lleva a
conclusiones de tipo casi religioso.

Esta conciencia, o esta energÃ-a, o este algo mÃ¡s es fÃ¡cilmente demostrable: una prÃ¡ctica diaria de 20
minutos de meditaciÃ³n es suficiente para comenzar a entrar en contacto con esta fuente interior y exterior.
Toda la verdadera felicidad de cualquier persona se basa en la posibilidad de la adquisiciÃ³n de este estado,
llamado en este escrito conciencia ampliada o autoconciencia. Es en el trabajo de este elemento y en la
armonÃ-a o equilibrio de las energÃ-as psÃ-quicas que lo permiten en lo que se basa la medicina china. En la
medida en que la conciencia del individuo se expande y estÃ© conectada a lo que le rodea, sin perder por ello
la percepciÃ³n sÃ³lida de la propia individualidad (lo que es psicologÃ-a se denomina la toma de tierra), la
persona experimentarÃ¡ un estado de Ã¡nimo mayor, es decir, se llenarÃ¡ de energÃ-a (esto es un hecho
irrefutable). Â¿CÃ³mo se experimenta este hecho irrefutable? Aumenta la confianza del individuo en sus
propias capacidades, lo que se percibe como un aumento de fuerza psÃ-quica; su sentido, sentimiento y
sensaciÃ³n del yo se solidifican; mejora la capacidad de entrega en cualquier actividad; aumenta su sentido de
independencia, tanto de las cosas como de las personas; mejora su visiÃ³n y su esperanza de futuro; reduce el
estrÃ©s; y provoca la apariciÃ³n de ondas cerebrales gamma, que son percibidas por el individuo como lo
que comÃºnmente denominamos felicidad.

Por el contrario, si a esta persona estados emocionales negativos le acucian, sufre por la imagen que desea
proyectar a los demÃ¡s (el ego), no es capaz de dormir por el estrÃ©s, va siempre con prisas, tiene tensiones
crÃ³nicas en los mÃºsculos (el ano, perineo, trapecio y hombros, cuello y entrecejo), tiene tensiones que le
impiden respirar completamente (tener una capacidad vital reducida), etc., su sistema inmune no tendrÃ¡ la
misma capacidad de respuesta.

Los taoÃ-stas postulan que hay un constante movimiento entre dos polos, el yin y el yang, y que la energÃ-a
(vibraciÃ³n) entre estos dos polos opuestos es la fuerza propulsora de todos los fenÃ³menos biolÃ³gicos.
Mantienen un flujo constante, o movimiento, que es observable con facilidad en todos los seres vivos, desde
una pequeÃ±a molÃ©cula del cuerpo humano hasta un gran planeta. El yin se puede definir como la
tendencia hacia la expansiÃ³n y el yang la tendencia hacia la contracciÃ³n (ejemplos de yin son: el polo
negativo, lo femenino, lo pasivo, la tierra, la luna; ejemplos de yang son: el polo positivo, lo masculino, lo
activo, el cielo, el sol, lo esplÃ©ndido, la guerra). Estos principios tambiÃ©n han sido definidos de modos
muy parecidos en otras culturas, como los dioses hindÃºes, la trinidad cristiana, los mitos griegos, el tantra, la
ley de triammazikamno gurdjieffiana o lo apolÃ-neo y lo dionisÃ-aco en Nietzsche. Actualmente, dos
pelÃ-culas, por ejemplo, muestran la danza de estas dos fuerzas: Muerte en Venecia, basada en la novela de
Thomas Mann y dirigida por Luchino Visconti; y El anti−cristo, del aÃ±o 2009, dirigida por el director

4



danÃ©s Lars Von Trier. Estos filmes son buenos ejemplos de cÃ³mo experimenta la persona tanto el ying
como el yang, y de cÃ³mo danza la vida a travÃ©s de estos dos elementos.

En esencia, yin y yang son fuerzas complementarias que deben equilibrarse para crear la salud y el bienestar.
La energÃ-a dinÃ¡mica que hay en todas las cosas, el vehÃ-culo por el cual el yin y el yang actÃºan, se
denomina ki en JapÃ³n y chÃ- en China.

En tÃ©rminos sencillos, la comida y la bebida que consumimos a diario nos da ki (nos dan estado de
Ã¡nimo), y el objetivo de la medicina oriental es regular la ingesta de la comida y la bebida para maximizar el
flujo armÃ³nico del ki dentro del organismo.

La llegada de la medicina china a Europa

Las relaciones entre europeos y chinos, debido a las separaciones geogrÃ¡ficas, tardaron mucho tiempo en
llegar a producirse. Para los europeos, los tiempos antiguos fueron durante mucho tiempo exclusivamente
griegos y romanos. Las civilizaciones china e hindÃº eran desconocidas por los manuales. De China, los
antiguos no conocÃ-an mÃ¡s que la seda, y Asia no aparece mÃ¡s que con la expediciÃ³n de Alejandro
Magno. Los viajes del italiano Marco Polo a finales del siglo XIII permitieron hacer una alusiÃ³n a ella. MÃ¡s
tarde la China se cita, pero sÃ³lo por aventuras militares e intereses econÃ³micos tomados en consideraciÃ³n.

Los chinos tampoco tuvieron verdadero conocimiento de la existencia de Occidente, mÃ¡s que al principio del
siglo XVI, con los primeros contactos que establecieron portugueses, diecisiete aÃ±os despuÃ©s del viaje de
Vasco de Gama. Tuvieron entonces la revelaciÃ³n de una civilizaciÃ³n compleja, potente, pero bÃ¡rbara y
mercantil.

Los occidentales ignoraron por tanto la medicina china hasta el siglo XVII, Ã©poca en la cual los primeros
misioneros, en particular los jesuitas de la MisiÃ³n cientÃ-fica, fueron enviados a PekÃ-n por LuÃ-s XIV.
Estos jesuitas residieron en ese paÃ-s, estudiaron y comprendieron las instituciones de la civilizaciÃ³n china y
quedaron maravillados por lo que les revelaron, con pruebas palpables, los mÃ©dicos chinos. De regreso en
Europa dieron conocimiento de aquello a sus compatriotas. Fueron ellos precisamente quienes forjaron la
palabra acupuntura, del latÃ-n acupuntura (acus, aguja y punctura, picadura). El primer tratado de
acupuntura, publicado por el R.P. Harvieu, apareciÃ³ en 1671.

La obra mÃ¡s notable del siglo XIX se publicÃ³ en 1863 por Dabry, cÃ³nsul de Francia en China: La
MÃ©decine chez les Chinois, un capÃ-tulo de la cual estaba dedicado a las agujitas. Su exposiciÃ³n era muy
exacta, pero, desgraciadamente, el seÃ±or Dabry no formÃ³ alumnos.

Hubo que esperar a George SouliÃ© de Morant, (1878−1955) el hombre a quien la acupuntura debe su
difusiÃ³n en Occidente, para que Ã©sta tomase un auge verdadero.

Enviado a China a la edad de veinte aÃ±os por cuenta de un banco, con su estimable conocimiento del chino,
por el que habÃ-a recibido en 1898 uno de los primero diplomas de la Escuela de Lenguas Orientales,
SouliÃ© de Morant hizo que lo contratara el Ministerio de Asuntos Extranjeros. AsÃ- se vio CÃ³nsul de
Francia en Shanghai. Su destino fue Yunnan−Fu, donde hacÃ-a estragos una epidemia de cÃ³lera, y se sintiÃ³
sorprendido al observar en los hospitales que los enfermos curaban mejor gracias al tratamiento de las agujas
que bajo el efecto de los medicamentos de que se disponÃ-a en aquella Ã©poca.

De regreso en Francia, despuÃ©s de veinte aÃ±os de residencia en China, los mÃ©dicos le pidieron a
SouliÃ© de Morant que les transmitiese sus conocimientos. Su primera demostraciÃ³n pÃºblica fue en el
Hospital Saint−Antoine. DemostrÃ³ el poder de las agujas en un caso de hemiplejÃ-a, una mujer que tenÃ-a
el brazo paralizado desde hacÃ-a varios aÃ±os. Tres punzadas le devolvieron el uso de su miembro. MÃ¡s
tarde, mostrÃ³ los resultados asombrosos que se podÃ-an obtener con medios tan dÃ©biles. Durante un

5



cuarto de siglo todos los conocimientos que recibiÃ³ Europa sobre la acupuntura fue un legado de Morant.
Los norteamericanos le ofrecieron fundar, en su honor, una cÃ¡tedra de acupuntura en una prestigiosa
universidad de USA. En 1950, la comisiÃ³n para el premio Nobel de fisiologÃ-a lo propuso como Ãºnico
candidato de Francia.

Hoy, despuÃ©s de su muerte, a los 77 aÃ±os, SouliÃ© de Morant hizo conocer a Occidente los beneficios
que se pueden esperar de las agujas de metal. Gracias a Ã©l, esta especialidad de la medicina china se ha
esparcido por el mundo.

L A A C U P U N T U R A

IntroducciÃ³n

Al querer realizar una sÃ-ntesis coherente de la historia de la medicina china nos encontramos con varios
obstÃ¡culos. Primeramente tenemos un problema metodolÃ³gico. En efecto, China ocupa una gran superficie
y su unidad geopolÃ-tica no ha sido siempre la misma. AsÃ- pues, en los tiempos Antiguos se componÃ-a de
diferentes reinos, y aÃºn luego de su relativa unificaciÃ³n, mediada por el emperador Qing Shi Huang Di (en
el 221 a. de C.), surgen dinastÃ-as una tras otra, cada una de las cuales controlaba una parte del paÃ-s, lo que
hace complicado establecer una cronologÃ-a. AdemÃ¡s, las distintas etnias, la diversidad de dialectos y de
costumbres, los climas completamente diferentes segÃºn las regiones, no simplifican el problema.

En el momento en que se toma conciencia de la importancia que puede tener el contexto histÃ³rico sobre un
descubrimiento o sobre el desarrollo de una tÃ©cnica, la comprensiÃ³n de sus orÃ-genes adopta
connotaciones de necesidad que vienen a reforzar todavÃ-a mÃ¡s el uso mÃ©dico y, por tanto vital, que se
hace de Ã©l.

La asombrosa mezcolanza de complejidad y de coherencia, de variedad en los objetos tratados y de unidad de
los postulados de base hace que aumente la dificultad a la hora de tratar el desarrollo histÃ³rico de la medicina
china como el de cualquier otra ciencia. El hecho de que la metodologÃ-a moderna permita, con resultados
comprobados, explorar teorÃ-as o sistemas complejos, enunciados desde hace mÃ¡s de veinte siglos, sigue
causando admiraciÃ³n en todos aquellos que han penetrado en el conocimiento de la medicina china.

La historia de la medicina china comienza hace mÃ¡s de dos mil aÃ±os. Se descubriÃ³ por casualidad. En
aquella Ã©poca se observaba que los soldados que eran heridos con flechas, se recuperaban de enfermedades
que sufrÃ-an desde hacÃ-a aÃ±os.

En la antigÃ¼edad, el vulgo, antes de que propia acupuntura se hubiera inventado, habÃ-a vivido un largo
perÃ-odo en el que, cuando alguien se sentÃ-a indispuesto, se masajeaba o se golpeaba instintivamente en las
zonas corporales afectadas, hasta que se aliviaban o desaparecÃ-an los sÃ-ntomas de la indisposiciÃ³n. Luego
de innumerables prÃ¡cticas, se llegÃ³ al convencimiento de que cuando se sentÃ-a dolor o indisposiciÃ³n en
alguna parte del cuerpo, era bueno darse masajes o golpes en dicha zona e incluso pincharla o presionarla con
objetos agudos, para aliviar los sÃ-ntomas o hacerlos desaparecer. Esto constituye el germen de la acupuntura,
y a partir de esas zonas del cuerpo, en donde se daban los masajes o golpes, se constituyeron mÃ¡s tarde en el
punto de inicio para encontrar los puntos acupunturales.

Los principios de la acupuntura

Debido a que en el ser humano se pone de manifiesto el encuentro armonioso de los principios celestes y
terrestres (como antes hemos dicho, un encuentro entre el macrocosmos y el conjunto de microcosmos, que
eran las cÃ©lulas), cualquier modificaciÃ³n obtusa de dicho equilibrio se traduce en Ã©l por desÃ³rdenes
fisiolÃ³gicos y es reconocible por un desarreglo mÃ¡s o menos apreciable de las pulsaciones rÃ-tmicas de la
vorÃ¡gine de energÃ-a/fuerza anÃ-mica que recorre continuamente el cuerpo, causando estrÃ©s, ansiedad,

6



angustia, pÃ©rdida de autoconciencia, etc.; haciendo asÃ- mÃ¡s vulnerable el sistema inmunitario. Mediante
la examinaciÃ³n cuidadosa de los pulsos, entre otros medios, el mÃ©dico chino es capaz de percibir estas
anomalÃ-as, cosa que pone al alcance de su mano el aplicar una terapÃ©utica eficaz, consistente en
restablecer el equilibrio aportando al organismo el elemento deficiente o haciÃ©ndole eliminar el que tiene en
exceso.

Los pulsos chinos

En todas las Ã©pocas, el examen del pulso siempre ha formado parte del diagnÃ³stico mÃ©dico. HipÃ³crates
y Galeno lo mencionaban, junto con el de las orinas y el de los excrementos. Pero nunca, en ningÃºn pueblo,
se hizo distinciÃ³n entre el pulso y los pulsos, que no son precisamente la misma cosa.

Los pulsos chinos, que son en total catorce (14), estÃ¡n situados a una parte y otra de la apÃ³fisis radial y se
encuentran ejerciendo una cierta presiÃ³n sobre la arteria. Cada uno de ellos tiene una correspondencia con un
Ã³rgano o con una funciÃ³n determinada.

La muÃ±eca izquierda

1.− Entre la apÃ³fisis y la muÃ±eca:

En la superficie: intestino delgado.• 
En profundidad: riÃ±ones.• 

2.− Al nivel de la apÃ³fisis:

En superficie: vesÃ-cula biliar.• 
En profundidad: hÃ-gado.• 

3.− Arriba de la apÃ³fisis,

En superficie: vejiga.• 
En profundidad: riÃ±ones.• 

La muÃ±eca derecha

1.− Entre la apÃ³fisis y la muÃ±eca,

En superficie: intestino grueso.• 
En profundidad: pulmones.• 

2.− Al nivel de la apÃ³fisis

En superficie: estÃ³mago.• 
A nivel medio: pÃ¡ncreas.• 
En profundidad: bazo.• 

3.− Arriba de la apÃ³fisis,

En superficie: triple calentador (conjunto de las funciones digestivas, respiratorias,
gÃ©nito−urinarias).

• 

En nivel medio: dueÃ±o del corazÃ³n.• 
En profundidad: Ã³rganos sexuales.• 

7



Entendemos por pulso superior: el que se percibe apoyando ligeramente el dedo sobre el sitio indicado; el
nivel medio se encuentra ejerciendo una presiÃ³n mÃ¡s acusada; apoyando fuertemente se siente latir el pulso
profundo.

La aplicaciÃ³n de la acupuntura

La tÃ©cnica se basa en la inserciÃ³n de agujas en puntos concretos y determinados del cuerpo, lugares donde
se cree que fluye la energÃ-a vital. Se utiliza la acupuntura a modo de anestesiante (para aliviar o bloquear la
sensaciÃ³n de dolor), uso que comenzÃ³ en 1958 cuando se empleÃ³ por primera vez para aliviar el dolor
postoperatorio. MÃ¡s adelante se fue utilizando como anestÃ©sico general en quirÃ³fano.

El tratado

La acupuntura forma parte del gran tesoro que es la medicina y la farmacologÃ-a chinas. Durante largo
tiempo de prÃ¡ctica, los mÃ©dicos de las diversas dinastÃ-as de China han enriquecido, desarrollado y
perfeccionado esta especialidad de la medicina tradicional china, que abarca diversas teorÃ-as bÃ¡sicas, tales
como yin−yang, los cinco elementos (movimientos), qi−xue (energÃ-a y sangre), jing−luo (meridianos y
colaterales); asÃ- como distintos mÃ©todos de manipulaciÃ³n de agujas y ricas experiencias clÃ-nicas del
tratamiento segÃºn los sÃ-ntomas y signos.

En el pueblo chino goza de amplia diseminaciÃ³n, y poco a poco se ha ido afianzando en diversos paÃ-ses en
todo el mundo. En diciembre del 1979, la OrganizaciÃ³n Mundial de la Salud (OMS) tomÃ³ la decisiÃ³n de
recomendar el tratamiento acupuntural en la curaciÃ³n del resfriado, la amigdalitis aguda, la jaqueca, la
neuralgia trigeminal, la ciÃ¡tica, la gastritis aguda y crÃ³nica, la constipaciÃ³n, la odontalgia y otras
afecciones, hasta un total de 43 enfermedades.

Por medio de agujas, asÃ- trata la acupuntura la enfermedad. Se inserta una aguja metÃ¡lica, de cuerpo lago y
punta fina, en determinadas zonas (puntos), aplicando ciertos mÃ©todos de manipulaciÃ³n para producir en
el paciente sensaciones de dolor, entumecimiento, distensiÃ³n y pesadez, con el fin de curar la enfermedad.

Los antiguos identificaron 26 meridianos, vÃ-as o canales en el organismo por los que fluye la energÃ-a
(chÃ-). Los meridianos unen una serie de puntos donde la energÃ-a y la sangre convergen, de los cuales hay
unos 800 en total, en el cuerpo humano.

Cada punto o grupo de puntos se corresponde con un Ã³rgano especÃ-fico o funciÃ³n corporal. La
enfermedad es considerada la consecuencia del bloqueo de la energÃ-a a travÃ©s de alguno de estos
meridianos y para conseguir un estado saludable de autopercepciÃ³n, se precisa un flujo de chi sin
obstrucciÃ³n. Localizando el punto de obstrucciÃ³n o relajando Ã©ste con la acupuntura se elimina el dolor o
la enfermedad y se restaura el flujo equilibrado de energÃ-a. Al conocer el punto exacto que precisa
tratamiento, el acupuntor inserta una aguja en la piel, cuya profundidad dependerÃ¡ de la extensiÃ³n de la
enfermedad y del sistema corporal afectado. SegÃºn el tratamiento que se precise, la aguja puede permanecer
en el lugar desde unos pocos segundos hasta varias semanas. En los paÃ-ses occidentales la acupuntura se
utiliza sobre todo para aliviar el dolor.

La tÃ©cnica de la acupuntura

A la hora de tratar una determinada enfermedad o dolencia, existen una serie de normas mÃ¡s o menos
complicadas que se han ido desarrollando a lo largo de la historia, teniendo su punto de partida en una
acupuntura primitiva. Un ejercicio de la acupuntura que recurra al conocimiento de los meridianos y de los
pulsos utilizando los puntos de tonificaciÃ³n y de dispersiÃ³n, da resultados mÃ¡s apreciables y permite
normalmente restablecer el equilibrio.

8



Existe un grado superior en el manejo de las agujas. Es el de la verdadera acupuntura, que exige no solamente
el conocimiento de los puntos, de los meridianos y de los pulsos, sino el de la circulaciÃ³n de la energÃ-a, de
las relaciones de Ã³rganos sin olvidar la comprensiÃ³n del Yin y el Yang.

Originalmente, el manejo de la energÃ-a resultÃ³ de la extraÃ±a concepciÃ³n que tenÃ-an los antiguos
chinos del cuerpo humano. Para ellos tenÃ-a doce Ã³rganos en relaciÃ³n con los doce meridianos y la
circulaciÃ³n de la energÃ-a vital estaba regulada en ellos como un sistema hidrÃ¡ulico. De modo que cuando
los rÃ-os se desbordan, allÃ- estaban los canales para evitar las inundaciones. Eran los ocho vasos fuera de
meridianos cuyos ocho puntos servÃ-an para asegurar el derrame del exceso de las aguas en las presas de
desvÃ-o. De esta concepciÃ³n se deriva el papel de todos los meridianos y vasos.

La teorÃ-a de los meridianos

En el cuerpo se clasificaron los puntos, originalmente en 14 grupos separados. La lÃ-nea que une los puntos
en cada grupo se llama Meridiano. De estos 14 meridianos, 12 son bilaterales (a la derecha y a la izquierda del
cuerpo), los restantes 2 se encuentran en la lÃ-nea media. Estos Ãºltimos fueron descubiertos mÃ¡s
recientemente y no pertenecen al sistema clÃ¡sico de Meridianos y se denominan extrameridianos.

Las agujas

Hay que decir que dicho instrumento ha sido objeto de grandes controversias. En el perÃ-odo del tratamiento
acupuntural se curaban las enfermedades con agujas de piedra denominadas bian, chan y zhen. En la edad
neolÃ-tica, ademÃ¡s de agujas de piedra artificialmente pulidas, se usaban tambiÃ©n agujas de hueso o de
bambÃº como instrumentos para la acupuntura. En consonancia con el desarrollo social, luego de la creaciÃ³n
de la metalurgia, aparecieron sucesivamente agujas de diferentes metales; por ejemplo, las agujas de hierro, de
plata y de aleaciones metÃ¡licas. Hoy se fabrican agujas de acero inoxidable muy finas y de fÃ¡cil manejo.

Los chinos de las Ã©pocas lejanas debieron observar que al araÃ±arse en las rocas o al pincharse con los
arbustos de las zarzas, sentÃ-an inmediatamente una recuperaciÃ³n de vitalidad. De aquÃ- la idea de
pincharse ellos mismos, cuando se sentÃ-an debilitados, para procurarse cierta energÃ-a. HabÃ-an notado
que, por el contrario, una herida los agotaba, pero tenÃ-a a veces efectos inesperados. Como se ha sugerido,
un enfermo que sufrÃ-a dolores renales, habrÃ-a podido darse cuenta de que, despuÃ©s de haberse cortado
en el pie, por un accidente, la sangre vertida le aliviada sus dolores.

Los antiguos chinos habÃ-an adoptado nueve (9) tipos de agujas. Hoy dÃ-a, los Acupuntores emplean
generalmente agujas de acero inoxidable con un mango que a menudo consiste en un relieve metÃ¡lico en
espiral. Son muy finas, tienen de 1 a 10 cm. De largo, segÃºn el uso a que estÃ©n destinadas.

Las formas que toman las agujas son muy numerosas. Algunos modelos tienen una cabeza que facilita la
entrada y la salida permitiendo una sujeciÃ³n mÃ¡s segura. Otras estÃ¡n dotadas de una punta en sus dos
extremidades. Se las fabrica tambiÃ©n con una espiral que ayuda a imprimirles un movimiento de tornillo
que se hunde o que se extrae para reforzar la acciÃ³n tonificante o dispersiva.

La tÃ©cnica de la punzada

Lo que importa, con la aguja apropiada, es la manera de punzar. No basta con plantar una aguja en el punto
preciso para restablecer un equilibrio comprometido. Para obtener el efecto buscado, existen manipulaciones
complejas. Reglas extremadamente precisas prescriben la manera de hundir la aguja para dispersar o tonificar:
rÃ¡pidamente o lentamente, perpendicularmente a la piel, inclinada en el sentido del meridiano o en sentido
contrario.

La profundidad de las punzadas

9



No se puede punzar tan profundamente en los dedos de la mano, en los del pie o en la cabeza donde el hueso
estÃ¡ cerca de la piel, como en las zonas musculares que permiten hundir la aguja de dos a cinco
centÃ-metros. Las agujas pequeÃ±as sirven para la cara y los dedos; las medianas, para los miembros y el
tronco. Las grandes se utilizan para las partes carnosas. Para los niÃ±os, conviene punzar ligera y
rÃ¡pidamente.

El tiempo que debe estar puesta la aguja

Es variable, dependiendo de la acciÃ³n que se busque, del estado del enfermo, de la naturaleza de la
enfermedad, de la estaciÃ³n, etc. Las agujas se dejan puestas de algunos segundos a algunos minutos. Por
regla general, para estimular se pone la aguja muy poco tiempo, en cambio, para calmar, al contrario.

Â¿Se punza a todos los enfermos de la misma manera? No, cuando un paciente es de constituciÃ³n robusta,
hay que punturar profundamente y dejar la aguja en el sitio mucho tiempo. Cuando es muy gordo, hay
asimismo que puntuar profundamente varias veces seguidas. Se puntura menos profundamente a un paciente
delgado y se dejan menos tiempo la aguja en el sitio.

El nÃºmero de las agujas de de las sesiones

TeÃ³ricamente, una sola puntura deberÃ-a bastar para cada sesiÃ³n. El Tchen Tsiu I Sio (Estudio fÃ¡cil de las
agujas y moxas), publicado en 1798, indica: Una sola puntura puede hacer desaparecer centenares de
enfermedades. Haced como mÃ¡ximo cuatro (4) punturas.

En la prÃ¡ctica, corrientemente se hacen de seis a ocho punturas en cada sesiÃ³n, y el nÃºmero de Ã©sta
varÃ-a de 3 a 5, segÃºn los casos. Sin embargo, no es raro encontrar en Occidente a Acupuntores que ponen
una cincuentena de agujas.

Algunos Acupuntores afirman que los fracasos son menos numerosos cuando el nÃºmero de punturas es mÃ¡s
elevado. Lo que podrÃ-a significar solamente que tienen mÃ¡s posibilidades de punzar exactamente un punto
Ãºtil multiplicando el nÃºmero de punturas y que si los puntos fueran elegidos y localizados de modo certero,
la cantidad de punturas disminuirÃ-a.

Los consejos para punzar

El Acupuntor debe mostrarse siempre tranquilo y firme y tener buen cuidado en cautivar la atenciÃ³n del
enfermo. Debe, con sus palabras, calmarle la inquietud. Debe fingir varias veces que va a punzar y no hacerlo
verdaderamente mÃ¡s que despuÃ©s de haber comprobado que el enfermo no tiene ya temor. La respiraciÃ³n
y el aspecto del enfermo deben corresponder a su rostro. Sus ojos no deben mirar ya de soslayo. Su corazÃ³n
no debe tener ya latidos suplementarios. Sus manos no deben estar crispadas Entonces asÃ- se obtendrÃ¡n
mejores efectos de la puntura.

Contraindicaciones

Cuando el enfermo tiene demasiado calor.• 
Cuando el pulso estÃ¡ muy turbado.• 
Cuando el enfermo tiene sudores abundantes.• 
Cuando de halla en estado de embriaguez o cÃ³lera.• 
Cuando estÃ¡ cansado en exceso, hambriento, jadeante o cuando ha comido demasiado.• 
Cuando estÃ¡ bajo la impresiÃ³n de un gran miedo.• 

Indicaciones

10



Las afecciones del sistema nervioso, las neuralgias, en particular la neuralgia ciÃ¡tica y las neuralgias
intercostales y faciales.

• 

Los reumatismos en general, los dolores agudos o crÃ³nicos.• 
Las parÃ¡lisis, calambres, cefaleas, jaquecas, lumbago, tortÃ-colis, espasmos.• 
La gota.• 
Las enfermedades de la piel, prurito, eczema, urticaria o dolores de la zona.• 
Todos los trastornos orgÃ¡nicos: las afecciones respiratorias, laringitis, bronquitis, enfisema; los
trastornos cardÃ-acos y circulatorios, palpitaciones, taquicardia, hipertensiÃ³n o hemorroides.

• 

Las infecciones gastrointestinales, estreÃ±imiento, diarrea o vÃ³mitos.• 
Los trastornos psÃ-quicos, neurosis, ansiedad; los estados psicastÃ©nicos, obsesionares, impulsos,
tips o miedos.

• 

Alguna disfunciÃ³n psico−sexuales, impotencia o frigidez.• 

C O N C L U S I Ã“ N

La medicina china tiene un campo de aplicaciÃ³n muy amplio, porque se practica desde hace tiempo y en el
paÃ-s mÃ¡s grande del mundo en tÃ©rminos demogrÃ¡ficos y, esto le confiere una experiencia Ãºnica,
primero empÃ-rica y, despuÃ©s cientÃ-fica.

La Acupuntura, como terapia alternativa de la medicina china es un sistema completo y no una simple
tÃ©cnica oriental de aplicaciones limitadas. Es necesario establecer la diferencia, mÃ¡s allÃ¡ de sus valores y
de sus lÃ-mites. Es un sistema terapÃ©utico ha servido a la humanidad desde hace mÃ¡s de 5,000 aÃ±os. No
ha sido utilizada solamente en China, sino en todos los reinos de su influencia como JapÃ³n, Corea, Vietnam,
etc. Y desde el siglo XVII en occidente.

En toda Europa se enseÃ±a en las universidades y en muchos paÃ-ses entra en la Seguridad Social y es
reconocida por el Estado.

Es claramente recomendable basar tambiÃ©n las conclusiones en los conocimientos mÃ©dicos occidentales
y muy especÃ-ficamente en la TeorÃ-a Hormonal.

La picadura de la aguja libera sustancias desde los tejidos a las cÃ©lulas autÃ³nomas e histaminas que, por su
foco inflamatorio, actÃºan sobre el tejido retÃ-culo−endotelial y el sistema endocrino, por la producciÃ³n de
mediadores quÃ-micos del tipo adrenalina y acetilcolina. Las agujas son, pues, un stress bienhechor que, con
su picadura, sostiene el esfuerzo del organismo, estimula sus medios de defensa y facilita la adaptaciÃ³n.

En presencia de una agresiÃ³n de orden fÃ-sico, el frÃ-o, el calor o de orden psÃ-quico, una emociÃ³n, la
hipÃ³fisis, puesta en estado de alerta, moviliza sus ejÃ©rcitos de hormonas. Si la defensa tiene una debilidad,
el equilibrio orgÃ¡nico no puede restablecerse y sobreviene la enfermedad. La hipÃ³fisis, director de orquesta
del concierto endocrino, como se la ha llamado, depende a su vez del diencÃ©falo, por medio del cual, y por
transmisiÃ³n a la corteza cerebral, las reacciones se hacen conscientes. Por mediaciÃ³n del sistema glandular,
el Acupuntor provoca por vÃ-a refleja, al escoger la agresiÃ³n, la reacciÃ³n de defensa saludable. La
excitaciÃ³n fÃ-sica de los puntos chinos, ricos en terminaciones nerviosas, explicarÃ-a la acciÃ³n sobre los
Ã³rganos a los cuales corresponden.

La medicina china, como la medicina occidental, posee una experiencia de un estatuto oficial y, al mismo
tiempo, al igual que la mayorÃ-a de las medicinas alternativas, un enfoque mÃ¡s humanista y mÃ¡s global del
ser humano, de la salud y de la enfermedad. Aunque ambas puedan desarrollarse y servir por separado,
numerosos estudios en el medio hospitalario han demostrado que, frente a un gran nÃºmero de patologÃ-as,
los mejores resultados se han obtenido asociando los dos sistemas.

LA VIDA DEL HOMBRE ES EL RESULTADO DE LA CONCENTRACION DE ENERGIA. SI LA

11



ENERGIA SE CONCENTRA, APARECE LA VIDA. SI LA ENERGIA SE DISPERSA SOBREVIENE LA
MUERTE" (ZHUANG ZI)

A LO YANG PERTENECE LO LUMINOSO, EL CIELO, LO CLARO, LO EXPANSIVO. TODA
ACTIVIDAD, EXPRESION EXTERNA, LO QUE SUBE, LO QUE BRILLA.

A LO YIN PERTENECE LO INTERNO, LA TIERRA, LO QUE DESCIENDE, LO OSCURO, LO QUE
RETROCEDE, LA DISMINUCION DE UNA ACTIVIDAD.

2. adj. Se dice de cada uno de los individuos de una secta religiosa, al parecer de origen judaico, que en los
primeros siglos de la Iglesia observaba algunas prÃ¡cticas del cristianismo. Fuente: Diccionario de la Real
Academia EspaÃ±ola.

G. I. Gurdjieff, Del todo y de todo, Relatos de BelcebÃº. Editorial Ganesha.

Ver La funciÃ³n del orgasmo de Wilhem Reich, o mi propio libro llamado Sexo y orgasmo, publicado por
Editorial Popular.

Ver Tertium Organun de P. D. Ouspensky.

Cuando hablo de autoconciencia no me refiero al hecho de que somos conscientes y los animales no, sino al
hecho de mantener la atenciÃ³n en nuestra yo durante un perÃ-odo de tiempo. Ver Fragmentos de una
enseÃ±anza desconocida: En bÃºsqueda de lo milagroso de P. D. Ouspensky. Editorial Klier ediciones.

La actividad cerebral, que se calcula en hertz (Hz) o en ondas (bandas de Hz), varÃ-a considerablemente. Las
ondas delta (0,5 a 4 Hz) corresponden al dormir profundo sin sueÃ±o; las ondas theta (de 4 a 7 Hz) a la
relajaciÃ³n profunda; las ondas alfa (de 8 a 13 Hz) a la relajaciÃ³n ligera o al despertar tranquilo; las ondas
beta (14 Hz y mÃ¡s) a las actividades corrientes asÃ- como, curiosamente, a los perÃ-odos de dormir
teniendo sueÃ±os. Las ondas gamma (por encima de 30−35) darÃ-an prueba de una activaciÃ³n de neuronas
excepcional, tal como se encuentra durante los procesos de creaciÃ³n y resoluciÃ³n de problemas y otras
actividades cognitivas complejas. Fuente: Estudios llevados a cabo en la Universidad de Wisconsin, con
monjes budistas, entre ellos el francÃ©s Matthieu Ricard, autor y mano derecha del Dalai Lama. Los
resultados fueron comparados con los obtenidos en cientos de voluntarios cuya felicidad fue clasificada en
niveles que iban del 0.3 (muy infeliz) a −0.3 (muy feliz). Matthieu Ricard logrÃ³ la asombrosa puntuaciÃ³n de
−0.45, desbordando los lÃ-mites previstos en el estudio, superando todos los registros anteriores y
ganÃ¡ndose el tÃ-tulo de "el hombre mÃ¡s feliz de la tierra".

Ver IntroducciÃ³n, bases e historia de la medicina tradicional china, J. A. Lafuente Tierra, 2006.

Ver Historia de la acupuntura y moxibustiÃ³n china, Weikang Fu, Cabal, 1980.

Actualmente sabemos que eso se hace porque se activan una serie de interneuronas de la mÃ©dula, que
inhiben la transmisiÃ³n del dolor por el asta posterior.

Ver Tratado de Acupuntura, Yang Mingde, Alhambra, 1988.

6

12

http://books.google.es/books?id=TydgGQAACAAJ&dq=Historia+de+la+medicina+china&hl=es&ei=VIy8TLGjII-24QaJpbGADg&sa=X&oi=book_result&ct=result&resnum=9&ved=0CFoQ6AEwCDgU
http://www.google.es/search?start=20&hl=es&sa=N&tbo=1&tbs=bks:1&q=inauthor:%22J.+A.+Lafuente+Tierra%22&ei=VIy8TLGjII-24QaJpbGADg&ved=0CFsQ9Ag4FA
http://www.google.es/search?tbs=bks:1&tbo=p&q=+inauthor:%22Weikang+Fu%22
http://www.google.es/search?tbs=bks:1&tbo=p&q=+inauthor:%22Yang+Mingde%22

