Acupuntura y medicina china

3A° Medicina

Campus Bellvitge

INTRODUCCIA“N

La medicina china entra dentro de lo que se denomina como medicina holA-stica, ya que trata al individuo
como un todo. HolA-stico deriva del tA©rmino griego holos, que significa todo; el holismo como filosofA-a
motiva el tratamiento del organismo como un todo (una unidad) mAjs que como partes individuales. De tal
manera que intenta llevar las dimensiones emocionales, sociales, fA-sicas y espirituales de las personas er
armonA-a y realza el papel de la terapia o tratamiento que estimula el propio proceso de curaciA3n.

Tradicionalmente la medicina practicada por un mA®©dico ha sido claramente mecanicista, con la imagen de
cuerpo como una mAjquina compuesta de muchas piezas, cada una de las cuales es tratada de manera
separada. En el mecanicismo destaca sobre todo lo demAjs el papel de los mA@©dicos en el proceso de
curaciAn. Este papel se basa en una intervenciA3n activa, subestimando de un modo general el papel de I
factores mentales y emocionales que pueden causar la enfermedad o tener un papel en su evoluciA3n natu
tratamiento.

La medicina alopAjtica da mayor importancia a los factores patolA3gicos (bacterias, virus, agentes
medioambientales) en la etiologA-a de la enfermedad. La medicina holA-stica en cambio sostiene que es la
resistencia la que estAj disminuida por hAjbitos pobres y por el estrA©s fA-sico y mental, y por lo tanto todc
ello es lo que hace al organismo susceptible de enfermedad. De modo que la enfermedad estAj considerad
como un desequilibrio entre fuerzas sociales, personales y econA3micas, asA- como de influencias
bioIA3gicas. Paavo Airola, gran defensor de la medicina holA-stica define estas fuerzas como miedos,
preocupaciones, estrA©s emocional, sustancias tA3xicas presentes en el aire contaminado, comida, agua y
fAjrmacos tA3xicos, exceso del consumo de alcohol, excesos en la alimentaciA3n, en las grasas, y la falta d
actividad, reposo y relajaciAn suficientes. En tA©rminos de prevenciA3n, la medicina holA-stica intenta
establecer y mantener un balance entre el individuo y el entorno.

Tratando ya mAjs concretamente la medicina china, podemos decir que segA°n su visiA3n, la vida esta bas
en tres conceptos esenciales, llamados a veces San Bao (tres Tesoros): Shen (EspA-ritu), Jing (Esencia) y
(Aliento o EnergA-a). Sin embargo, como uno de los fundamentos de la medicina china es la relaciA3n
permanente entre las fuerzas espirituales y materiales, tanto en el ser humano como en el universo, estos t
conceptos se abordan siempre junto con el Xing (Forma, Cuerpo)

En la vida humana, el cuerpo no puede funcionar sin el impulso permanente del EspA-ritu, y A©ste sA3lo
puede considerarse en el contexto del funcionamiento corporal. Ahora bien, A¢;qUA®© es este EspA-ritu? A¢,
acaso una ilusiA3n, una creencia, una alucinaciA3n o una mentira para dominar al pueblo? Ninguna de esta:
cosas, ya que el espA-ritu no es otra cosa que las corrientes internas que fluyen por el cuerpo del individuo
otras palabras, es el conjunto de la actividad elA©ctrica, quA-mica y vibratoria (a modo de ondas
electromagnAcCticas, que todos los cuerpos irradian) del organismo en la manera en que A©sta es percibid
experimentada por el yo de vigilia del propio organismo, o, como podrA-amos decir, experimentado y
percibido por la propia persona en su estado habitual de conciencia. No se trata aquA- de ningA°n espA-ritt
tal y como se entiende en las sesiones de espiritismo, o alguna cosa de tipo etA©reo, fantasmagA3rico o
mAijgico, sino que es algo muy perceptible, alcanzable y real.

De manera que esta teorA-a esencial hace que la medicina china no pueda fundarse sobre una concepciA3



radicalmente materialista; asimismo, tampoco puede basarse en una representaciA3n exclusivamente
espiritualista, sobre la que a veces se han apoyado los occidentales en la bA°squeda de una mA-stica exA3
y sobre todo, sobre la que se ha malentendido la cultura de muchos pueblos, tratAjndolos directamente de
estA°pidos y retrasados, porque creA-an en espA-ritus.

La medicina china es fruto de una filosofA-a naturalista, en la que las actividades mentales, emocionales,
fisiolA3gicas o sociales son las expresiones mA°ltiples de un mismo principio vital.

La terapia y/o la medicina alternativa

La palabra terapia literalmente significa medicina manual y se ha venido practicando desde los tiempos de
HipA3crates. Es denominada tambiA©n medicina complementaria. La terapia alternativa actual fue
introducida en 1895; se centra en la prevenciA3n y tratamiento de procesos a travA©s de consejos
psicolAsgicos, sanidad, higiene, nutriciA3n, y la manipulaciA3n de la columna y otras articulaciones. La
palabra terapeuta, griega, viene de los tiempos del cristianismo primigenio, palabra asociada con la secta
cristiana llamada gnAs3sticos. Eran ellos quienes guardaban los verdaderos secretos del cristianismo
enseA+ado por el maestro JesA®s, y se les conocA-a como los terapeutas.

La acupuntura, la moxibustiA3n, la musicoterapia, la fitoterapia (hierbas medicinales), iridologA-a,
aromaterapia, el yoga, la ejercitaciA3n energAGtica consciente (Tai Chi, Qi Gong) son parte integrante dent
de las prAjcticas de la Medicina Tradicional oriental y ahora para nosotros los occidentales ellas forman pa
de la medicina o terapia alternativa. Estas prAicticas estAjn en autA©ntico auge hoy en dA-a en occidente,
son millones de personas quienes las siguen. A¢ CuAjl es la meta de estas prAijcticas? Evidentemente, si e
paciente presenta una enfermedad congA®©nita del hA-gado o del cerebro, no te curarAjs con ellas. Su
propAssito es elevar el nivel energA®tico del individuo, es decir, ampliar su conciencia. Por decirlo asA-, y
para entendernos, son un conjunto de tA©cnicas destinadas a aumentar el Ajnimo vital general (es decir, e
estado de Ajnimo, o, si se quiere, la capacidad residual para la felicidad y para la acciA3n). Como lo dirA-ar
antiguamente, son las prAicticas del espA-ritu. Para todo ello existen las prAjcticas de respiraciA3n,
atenciA3n, relajaciA3n, aceptaciA3n, visualizaciA3n, meditaciAn, etc.

En la vida moderna este alimento anA-mico, alimento para el estado de Ajnimo general, estAj
verdaderamente casi ausente a nivel social. A; QUA® nos encontramos al salir a la calle? SA3lo cosas que
intentan atraer nuestra atenciA3n, es decir, tiendas, letreros, luces, coches, ruidos, asfalto, etc. No sA3lo est
nos sube el Ajnimo sino que intentan robarnos el que traemos de casa. A¢,Por quA© hablar del estado de
Aijnimo? Actualmente estAj mAjs que demostrada la conexiA3n entre el estado de Ajnimo y el sistema
inmune, asA- como los factores que determinan el estrA©s (que es una pA©rdida del estado de Ajnimo, en
sentido de pA©rdida de energA-a y de pA©rdida del sentido del yo) y su relaciA3n con el propio sistema
inmunolAsgico. Es por esto por lo que la medicina china y similares adquieren una gran importancia. Su
carAjcter radica sobre todo en la prevenciA3n, aunque tambiA©n en la curaciA3n. Mientras que aquA- a
alguien que se queja de que no puede dormir o tiene depresiA3n se le da un Diazepam (que quizAjs en
situaciones cuando el insomnio sea excesivo sA- sea adecuado), en cambio, si nos basamos en principios
medicina china y similares, quizAj antes pueda tratarse el problema con ejercicios de recuperaciA3n
energA@tica, como respiraciones, meditaciA3n, trabajo con los chrakras, el Tai Chi, la acupuntura, el
movimiento consciente, la relajaciﬁ@n activa, trabajo de terapia, autosugestiﬁ@n, hipnosis, cambio de
filosofA-a de vida; acercamiento a los textos taoA-stas, budistas, zen, hinduistas, gnA3sticos

En general, todas A©stas prAicticas responden a un sistema teArico y filosA3fico, sustentado en la
investigaciA3n y en la observaciA3n a travA©s de los A°ltimos milenios; a modo de "pensamiento
dialA©ctico" que investiga dentro de las leyes que rigen el macrocosmos asA- como el microcosmos.

A¢ CA3mo tomar este modelo de analogA-as para evitar los errores, sobre todo en medicina, del pasado? N
tomando este modelo de analogA-as en las cosas concretas y desde la simple y limitada funciA3n del
pensamiento, sino utilizAjndolo en leyes mAijs generales, y sobre todo en estados energA©ticos mAjs altos



es decir, en estados de conciencia ampliada, que son los A°nicos desde los que se permite al hombre cono
las leyes generales bajo las que se basan los fenA3menos existentes, tanto externos como internos, y sus
relaciones. Es muy posible que muchos errores de interpretaciA3n de este sistema de analogA-as tengan ct
raA-z el hecho de que el aparato intelectual no es la funciA3n superior del hombre si no va acompaA+ado d
un estado de conciencia ampliado o superior. A¢, CA3mo conseguir dicho estado? La meditaciA3n, el ayuno,
prAictica del silencio activo, los trabajos con la atenciA3n y con la energA-a, activando los chakras, el
recuerdo de sA- y una sexualidad sana son maneras bajo las cuales un hombre puede acercarse a estos ni
de conciencia. De todas maneras no debe sustituirse este sistema de analogA-as macrocosmos—microcosr
por la observaciAn directa y el mA©todo cientA-fico de observaciA3sn y experimentaciA3n. Uno
complementa al otro, y esta complementaciA3n debe servir al hombre en su bA°squeda y en la soluciA3n de
los problemas mA®©dicos que se le presentan. Demasiado variada, extraA+a, plural y compleja es la vida er
su conjunto como para reducirla en unas cuantas analogA-as, analogA-as que, bien utilizadas, pueden
enseA+arnos nuestro lugar en el universo y el lugar en A©ste de las cosas con las que ocupamos nuestro
tiempo de estudio.

El sentimiento religioso, si es sano, es decir, si no tiene complicaciones neurAsticas, tambiA©n puede servil
en la bA°squeda de dicho estado de conciencia antes mencionado, y que podA-a ayudarnos a tener vislum
de comprensiA3n que nos permitA-an trazar verdaderas analogA-as entre macrocosmos y microcosmos. Pc
cierto que muchos errores en dichas analogA-as vienen por el hecho de considerar al hombre como
microcosmos, cuando es la cA©lula tal microcosmos, ya que el ser humano es una agregaciA3n de
microcosmaos; en otras palabras, un conjunto de cAGlulas.

Ahora bien, mediante el deporte tambiA©n pueden lograrse tales estados. Podemos trazar cierto paralelisn
entre los ascetas o los fakires hindAes y la disciplina necesaria para ciertos deportes. En el filme Siete aAA
en el TA-bet, dirigida por Jean—-Jacques Annaud, y que cuenta la historia verA-dica del alpinista Heinrich
Harrer, puede verse este hecho. Muchas prAicticas de la medicina china tratan estos temas, y es mucha la
literatura existente al respecto. En la obra Tao Te King, de Lao Tse, por ejemplo, se habla de alcanzar el Te
que no es otra cosa que el nombre de este estado de claridad y atenta receptividad, que justifica por sA- so
existencia humana para el propio ser humano, llamado de conciencia ampliada, y que es posible para el se
humano.

A¢ Por quA© darle tanta importancia y hablar tanto de dicho estado? Porque es en lo que se basa toda la
medicina china. Es decir, la medicina se basa en el Tao, que no es otra cosa que dicho estado. Dicho estac
sA3lo previene enfermedades, no sA3lo permite vivir en equilibrio tanto con uno mismo como con el mundo
exterior y los demAjs; sino que es la A°nica fuente de la que el ser humano puede beber un agua y no volv
tener sed jamAjs. Claro que no es beber una vez y ya estAj para siempre, sino que es un trabajo de cada c
hora tras hora; trabajo A©ste de velar, o de mantener la IAjmpara de aceite encendida, que serAj lo que no
permitirAj mantener la salud.

El Yin-Yang, la teorA-a de los cinco elementos, los Zang-Fu, la escencia, el Qi, la sangre (Xue), los fluidos
corporales, los meridianos, la etiologA-a, la patogA©nesis, los sistemas de diagnAsstico, las reglas de
prevenciA3n y tratamiento, son pilares fundamentales en pos de salud y larga vida. Los conceptos de la
medicina oriental, como ya se ha dejado entrever, tienen sus bases en el taoA-smo, escuela de pensamien
que data de tiempos prehistAricos. El Tao Te King es una obra de extraordinaria pureza, que no debe ser
entendida con el raciocinio, al pie de la letra, sino con esa funciA3n superior de hombre que es la concienci
que es capaz de entender el llamado lenguaje simbAslico. Por conciencia no se entiende intelectualidad o
inteligencia o razonamiento. Es otra cosa, es otra funciA3n diferente que, ciertamente, no es el devaneo
psico-religioso de todas las A©pocas, sino que existe en realidad y es fAjcilmente verificable. Veamos los
diferentes nombres de dicho elemento en diferentes sistemas y A©pocas: el mA©dico alemAjn vitalista
Georg Stahl llamAs3 a esta conciencia el espA-ritu vital, los islAjmicos barakah (Existe la pelA-cula Baraka,
dirigida por Ron Fricke), los hindAes la obtenA-an respirando el Prana (la energA-a); los cristianos
gnA3sticos la llamaban el Cristo, los taoA-stas el Tao, los budistas estado de samA dhi, PlatA3n,



metafA3ricamente, lo llamaba el mundo de las ideas, etc.

A lo largo de la historia, han ido apareciendo escuelas como los masones, los rosacruces, la teosofA-a (de
cual cogiA3 sus ideas Adolf Hitler, sobre la supuesta raza aria) o los alquimistas, los cuales trabajaban cads
una a su manera con esta energA-a que permite la conciencia. Algunos santos cristianos, como San Agust,
o Santo TomAjs de Aquino, lo llamaban el A©xtasis. Los sufA-es, que son una secta islAjmica, lo llaman la
presencia o el encuentro con el amado (Jalaludin Rumi). Burke, junto con Kant, aunque no se referA-a a la
conciencia, sino a la experiencia estACtica, lo llamaba lo sublime, gque es un estado de conciencia inducido
por un elemento que en la mente de quien lo percibe provoca la idea del infinito. Wilhem Reich hablAs3, no d
la conciencia, aunque sA- de la energA-a biolA3gica, en su teorA-a sobre el orgA3n (la energA-a orgAjsmica
G. |. Gurdjieff lo bautizA3 como el recuerdo de sA-. En la Philocalia se dice que la manera de llegar a ese
estado es mediante la oraciA3n, mientras que el Tantra utiliza el sexo y la famosa kundalini para alcanzarlo.
Actualmente, disciplinas como la bioenergA®tica (terapia creada por el psiquiatra americano Alexander
Lowen), la anti—-gimnasia, la psicologA-a positivista, el yoga, la prAijctica samurai, el psicoanAjlisis, el Tai
Chi, el Aikido y alguna otra arte marcial (a poder ser no de origen norteamericano), escuelas de la llamada
New Age americana, la gestalt (de Claudio Naranjo y predecesores), el Tao sexual, y otros, trabajan esta
funciA3n en sus pacientes o alumnos, con buenos resultados en general. Finalmente, en el campo de la cie
tenemos a Einstein, que postulA3 que la materia era energA-a que, aplicado a un organismo vivo, nos lleva
conclusiones de tipo casi religioso.

Esta conciencia, o esta energA-a, o este algo mAjs es fAjcilmente demostrable: una prAjctica diaria de 20
minutos de meditaciA3n es suficiente para comenzar a entrar en contacto con esta fuente interior y exterior.
Toda la verdadera felicidad de cualquier persona se basa en la posibilidad de la adquisiciA3n de este estad:
llamado en este escrito conciencia ampliada o autoconciencia. Es en el trabajo de este elemento y en la
armonA-a o equilibrio de las energA-as psA-quicas que lo permiten en lo que se basa la medicina china. Er
medida en que la conciencia del individuo se expande y estA© conectada a lo que le rodea, sin perder por
la percepciA3n sAdlida de la propia individualidad (lo que es psicologA-a se denomina la toma de tierra), la
persona experimentarAj un estado de Ajnimo mayor, es decir, se llenarA;j de energA-a (esto es un hecho
irrefutable). A¢ CA3mo se experimenta este hecho irrefutable? Aumenta la confianza del individuo en sus
propias capacidades, lo que se percibe como un aumento de fuerza psA-quica; su sentido, sentimiento y
sensaciAn del yo se solidifican; mejora la capacidad de entrega en cualquier actividad; aumenta su sentidc
independencia, tanto de las cosas como de las personas; mejora su VvisiA3n y su esperanza de futuro; reduc
estrA©s; y provoca la apariciA3n de ondas cerebrales gamma, que son percibidas por el individuo como lo
que comA°nmente denominamos felicidad.

Por el contrario, si a esta persona estados emocionales negativos le acucian, sufre por la imagen que dese
proyectar a los demAjs (el ego), no es capaz de dormir por el estrA©s, va siempre con prisas, tiene tension
crA3nicas en los mA°sculos (el ano, perineo, trapecio y hombros, cuello y entrecejo), tiene tensiones que le
impiden respirar completamente (tener una capacidad vital reducida), etc., su sistema inmune no tendrAj la
misma capacidad de respuesta.

Los taoA-stas postulan que hay un constante movimiento entre dos polos, el yin y el yang, y que la energA-
(vibraciA3n) entre estos dos polos opuestos es la fuerza propulsora de todos los fenA3menos biolA3gicos.
Mantienen un flujo constante, o movimiento, que es observable con facilidad en todos los seres vivos, desd
una pequeA+a molA©cula del cuerpo humano hasta un gran planeta. El yin se puede definir como la
tendencia hacia la expansiAn y el yang la tendencia hacia la contracciA3n (ejemplos de yin son: el polo
negativo, lo femenino, lo pasivo, la tierra, la luna; ejemplos de yang son: el polo positivo, lo masculino, lo
activo, el cielo, el sol, lo esplA©ndido, la guerra). Estos principios tambiA©n han sido definidos de modos
muy parecidos en otras culturas, como los dioses hindA°es, la trinidad cristiana, los mitos griegos, el tantra,
ley de triammazikamno gurdjieffiana o lo apolA-neo y lo dionisA-aco en Nietzsche. Actualmente, dos
pelA-culas, por ejemplo, muestran la danza de estas dos fuerzas: Muerte en Venecia, basada en la novela
Thomas Mann y dirigida por Luchino Visconti; y El anti—cristo, del aA+o 2009, dirigida por el director



danA®©s Lars Von Trier. Estos filmes son buenos ejemplos de cA3mo experimenta la persona tanto el ying
como el yang, y de cA3mo danza la vida a travA©s de estos dos elementos.

En esencia, yin y yang son fuerzas complementarias que deben equilibrarse para crear la salud y el bienes:
La energA-a dinAjmica que hay en todas las cosas, el vehA-culo por el cual el yin y el yang actAan, se
denomina ki en JapA3n y chA- en China.

En tA©rminos sencillos, la comida y la bebida que consumimos a diario nos da ki (nos dan estado de
Ajnimo), y el objetivo de la medicina oriental es regular la ingesta de la comida y la bebida para maximizar
flujo armA3nico del ki dentro del organismo.

La llegada de la medicina china a Europa

Las relaciones entre europeos y chinos, debido a las separaciones geogrAijficas, tardaron mucho tiempo er
llegar a producirse. Para los europeos, los tiempos antiguos fueron durante mucho tiempo exclusivamente
griegos y romanos. Las civilizaciones china e hindA° eran desconocidas por los manuales. De China, los
antiguos no conocA-an mAjs que la seda, y Asia no aparece mAijs que con la expediciA3n de Alejandro
Magno. Los viajes del italiano Marco Polo a finales del siglo XIII permitieron hacer una alusiA3n a ella. MAjs
tarde la China se cita, pero sAlo por aventuras militares e intereses econA3micos tomados en consideraciA

Los chinos tampoco tuvieron verdadero conocimiento de la existencia de Occidente, mAjs que al principio c
siglo XVI, con los primeros contactos que establecieron portugueses, diecisiete aA+os despuA©s del viaje (
Vasco de Gama. Tuvieron entonces la revelaciA3n de una civilizaciA3n compleja, potente, pero bAjrbaray
mercantil.

Los occidentales ignoraron por tanto la medicina china hasta el siglo XVII, A©poca en la cual los primeros
misioneros, en particular los jesuitas de la MisiA3n cientA-fica, fueron enviados a PekA-n por LuA-s XIV.
Estos jesuitas residieron en ese paA-s, estudiaron y comprendieron las instituciones de la civilizaciA3n chin:
quedaron maravillados por lo que les revelaron, con pruebas palpables, los mA©dicos chinos. De regreso e
Europa dieron conocimiento de aquello a sus compatriotas. Fueron ellos precisamente quienes forjaron la
palabra acupuntura, del latA-n acupuntura (acus, aguja y punctura, picadura). El primer tratado de
acupuntura, publicado por el R.P. Harvieu, apareciA3 en 1671.

La obra mAjs notable del siglo XIX se publicA3 en 1863 por Dabry, cA3nsul de Francia en China: La
MA®©decine chez les Chinois, un capA-tulo de la cual estaba dedicado a las aguijitas. Su exposiciA3n era mi
exacta, pero, desgraciadamente, el seA+or Dabry no formA3 alumnos.

Hubo que esperar a George SouliA© de Morant, (1878-1955) el hombre a quien la acupuntura debe su
difusiA3n en Occidente, para que A©sta tomase un auge verdadero.

Enviado a China a la edad de veinte aA+os por cuenta de un banco, con su estimable conocimiento del chi
por el que habA-a recibido en 1898 uno de los primero diplomas de la Escuela de Lenguas Orientales,
SouliA©® de Morant hizo que lo contratara el Ministerio de Asuntos Extranjeros. AsA- se vio CA3nsul de
Francia en Shanghai. Su destino fue Yunnan—Fu, donde hacA-a estragos una epidemia de cAdlera, y se sin
sorprendido al observar en los hospitales que los enfermos curaban mejor gracias al tratamiento de las agu
que bajo el efecto de los medicamentos de que se disponA-a en aquella A©poca.

De regreso en Francia, despuA©s de veinte aA+os de residencia en China, los mA©dicos le pidieron a
SouliA©® de Morant que les transmitiese sus conocimientos. Su primera demostraciA3n pAblica fue en el
Hospital Saint-Antoine. DemostrA3 el poder de las agujas en un caso de hemiplejA-a, una mujer que tenA-:
el brazo paralizado desde hacA-a varios aA+os. Tres punzadas le devolvieron el uso de su miembro. MAjs
tarde, mostrAs3 los resultados asombrosos que se podA-an obtener con medios tan dA©biles. Durante un



cuarto de siglo todos los conocimientos que recibiA3 Europa sobre la acupuntura fue un legado de Morant.
Los norteamericanos le ofrecieron fundar, en su honor, una cAjtedra de acupuntura en una prestigiosa
universidad de USA. En 1950, la comisiA3n para el premio Nobel de fisiologA-a lo propuso como A°nico
candidato de Francia.

Hoy, despuA@s de su muerte, a los 77 aA+os, SouliA© de Morant hizo conocer a Occidente los beneficios
que se pueden esperar de las agujas de metal. Gracias a A©I, esta especialidad de la medicina china se hz
esparcido por el mundo.

LAACUPUNTURA
IntroducciA3n

Al querer realizar una sA-ntesis coherente de la historia de la medicina china nos encontramos con varios
obstAjculos. Primeramente tenemos un problema metodolA3gico. En efecto, China ocupa una gran superfic
y su unidad geopolA-tica no ha sido siempre la misma. AsA- pues, en los tiempos Antiguos se componA-a (
diferentes reinos, y aAn luego de su relativa unificaciA3n, mediada por el emperador Qing Shi Huang Di (er
el 221 a. de C.), surgen dinastA-as una tras otra, cada una de las cuales controlaba una parte del paA-s, o
hace complicado establecer una cronologA-a. AdemAjs, las distintas etnias, la diversidad de dialectos y de
costumbres, los climas completamente diferentes segA°n las regiones, no simplifican el problema.

En el momento en que se toma conciencia de la importancia que puede tener el contexto histA3rico sobre u
descubrimiento o sobre el desarrollo de una tA©cnica, la comprensiA3n de sus orA-genes adopta
connotaciones de necesidad que vienen a reforzar todavA-a mAjs el uso mA©dico y, por tanto vital, que se
hace de Acl.

La asombrosa mezcolanza de complejidad y de coherencia, de variedad en los objetos tratados y de unidac
los postulados de base hace que aumente la dificultad a la hora de tratar el desarrollo histA3rico de la medi
china como el de cualquier otra ciencia. El hecho de que la metodologA-a moderna permita, con resultados
comprobados, explorar teorA-as o sistemas complejos, enunciados desde hace mAjs de veinte siglos, sigus
causando admiraciA3n en todos aquellos que han penetrado en el conocimiento de la medicina china.

La historia de la medicina china comienza hace mAjs de dos mil aA+os. Se descubriA3 por casualidad. En
aquella A©poca se observaba que los soldados que eran heridos con flechas, se recuperaban de enfermed
que sufrA-an desde hacA-a aA+os.

En la antigA¥edad, el vulgo, antes de que propia acupuntura se hubiera inventado, habA-a vivido un largo

perA-odo en el que, cuando alguien se sentA-a indispuesto, se masajeaba o se golpeaba instintivamente el
zonas corporales afectadas, hasta que se aliviaban o desaparecA-an los sA-ntomas de la indisposiciA3n. Lt
de innumerables prAjcticas, se llegA3 al convencimiento de que cuando se sentA-a dolor o indisposiciA3n el
alguna parte del cuerpo, era bueno darse masajes o golpes en dicha zona e incluso pincharla o presionarla
objetos agudos, para aliviar los sA-ntomas o hacerlos desaparecer. Esto constituye el germen de la acupun
y a partir de esas zonas del cuerpo, en donde se daban los masajes o golpes, se constituyeron mAis tarde

punto de inicio para encontrar los puntos acupunturales.

Los principios de la acupuntura

Debido a que en el ser humano se pone de manifiesto el encuentro armonioso de los principios celestes y
terrestres (como antes hemos dicho, un encuentro entre el macrocosmos y el conjunto de microcosmaos, qu
eran las cA®©lulas), cualquier modificaciA3n obtusa de dicho equilibrio se traduce en A©I por desA3rdenes
fisiolAgicos y es reconocible por un desarreglo mAjs o menos apreciable de las pulsaciones rA-tmicas de |
vorAjgine de energA-a/fuerza anA-mica que recorre continuamente el cuerpo, causando estrA©s, ansiedad



angustia, pA@rdida de autoconciencia, etc.; haciendo asA- mAjs vulnerable el sistema inmunitario. Mediant
la examinaciA3n cuidadosa de los pulsos, entre otros medios, el mA©dico chino es capaz de percibir estas
anomalA-as, cosa que pone al alcance de su mano el aplicar una terapA®©utica eficaz, consistente en
restablecer el equilibrio aportando al organismo el elemento deficiente o haciA©ndole eliminar el que tiene «
exceso.

Los pulsos chinos

En todas las A©pocas, el examen del pulso siempre ha formado parte del diagnA3stico mA©dico. HipAscrat
y Galeno lo mencionaban, junto con el de las orinas y el de los excrementos. Pero nunca, en ningA°n puebl
se hizo distinciA3n entre el pulso y los pulsos, que no son precisamente la misma cosa.

Los pulsos chinos, que son en total catorce (14), estAjn situados a una parte y otra de la apAsfisis radial y
encuentran ejerciendo una cierta presiA3n sobre la arteria. Cada uno de ellos tiene una correspondencia co
A3rgano o con una funciA3n determinada.

La muAz+eca izquierda

1.— Entre la apAsfisis y la muA+eca:

« En la superficie: intestino delgado.
« En profundidad: riA+ones.

2.— Al nivel de la apAsfisis:

« En superficie: vesA-cula biliar.
« En profundidad: hA-gado.

3.— Arriba de la apAdfisis,

« En superficie: vejiga.
« En profundidad: riA+ones.

La muA+eca derecha
1.- Entre la apAsfisis y la muA+eca,

« En superficie: intestino grueso.
« En profundidad: pulmones.

2.— Al nivel de la apAsfisis

« En superficie: estA3mago.
« A nivel medio: pAjncreas.
« En profundidad: bazo.

3.— Arriba de la apAsfisis,

« En superficie: triple calentador (conjunto de las funciones digestivas, respiratorias,
gA®nito-urinarias).

* En nivel medio: dueA+o del corazAsn.

« En profundidad: A3rganos sexuales.



Entendemos por pulso superior: el que se percibe apoyando ligeramente el dedo sobre el sitio indicado; el
nivel medio se encuentra ejerciendo una presiA3n mAjs acusada; apoyando fuertemente se siente latir el pt
profundo.

La aplicaciA3n de la acupuntura

La tA©cnica se basa en la inserciA3n de agujas en puntos concretos y determinados del cuerpo, lugares do
se cree que fluye la energA-a vital. Se utiliza la acupuntura a modo de anestesiante (para aliviar o bloquear
sensaciA3n de dolor), uso que comenzA3 en 1958 cuando se empleA3 por primera vez para aliviar el dolor
postoperatorio. MAjs adelante se fue utilizando como anestA©sico general en quirA3fano.

El tratado

La acupuntura forma parte del gran tesoro que es la medicina y la farmacologA-a chinas. Durante largo
tiempo de prAijctica, los mA©dicos de las diversas dinastA-as de China han enriquecido, desarrollado y
perfeccionado esta especialidad de la medicina tradicional china, que abarca diversas teorA-as bAjsicas, ta
como yin—-yang, los cinco elementos (movimientos), gi-xue (energA-a y sangre), jing—luo (meridianos y
colaterales); asA- como distintos mA©todos de manipulaciA3n de agujas y ricas experiencias clA-nicas del
tratamiento segA°n los sA-ntomas y signos.

En el pueblo chino goza de amplia diseminaciA3n, y poco a poco se ha ido afianzando en diversos paA-ses
todo el mundo. En diciembre del 1979, la OrganizaciA3n Mundial de la Salud (OMS) tomA3 la decisiA3n de
recomendar el tratamiento acupuntural en la curaciA3n del resfriado, la amigdalitis aguda, la jaqueca, la
neuralgia trigeminal, la ciAjtica, la gastritis aguda y crA2nica, la constipaciA3n, la odontalgia y otras
afecciones, hasta un total de 43 enfermedades.

Por medio de agujas, asA- trata la acupuntura la enfermedad. Se inserta una aguja metAjlica, de cuerpo la
punta fina, en determinadas zonas (puntos), aplicando ciertos mA©todos de manipulaciA3n para producir el
el paciente sensaciones de dolor, entumecimiento, distensiA3n y pesadez, con el fin de curar la enfermedac

Los antiguos identificaron 26 meridianos, vA-as o canales en el organismo por los que fluye la energA-a
(chA-). Los meridianos unen una serie de puntos donde la energA-a y la sangre convergen, de los cuales h
unos 800 en total, en el cuerpo humano.

Cada punto o grupo de puntos se corresponde con un A3rgano especA-fico o funciA3n corporal. La
enfermedad es considerada la consecuencia del bloqueo de la energA-a a travA©s de alguno de estos
meridianos y para conseguir un estado saludable de autopercepciA3n, se precisa un flujo de chi sin
obstrucciA3n. Localizando el punto de obstrucciA3n o relajando A@ste con la acupuntura se elimina el dolor
la enfermedad y se restaura el flujo equilibrado de energA-a. Al conocer el punto exacto que precisa
tratamiento, el acupuntor inserta una aguja en la piel, cuya profundidad dependerAj de la extensiA3n de la
enfermedad y del sistema corporal afectado. SegA°n el tratamiento que se precise, la aguja puede permane
en el lugar desde unos pocos segundos hasta varias semanas. En los paA-ses occidentales la acupuntura :
utiliza sobre todo para aliviar el dolor.

La tA©cnica de la acupuntura

A la hora de tratar una determinada enfermedad o dolencia, existen una serie de normas mAjs 0 menos
complicadas que se han ido desarrollando a lo largo de la historia, teniendo su punto de partida en una
acupuntura primitiva. Un ejercicio de la acupuntura que recurra al conocimiento de los meridianos y de los
pulsos utilizando los puntos de tonificaciA3n y de dispersiA3n, da resultados mAjs apreciables y permite
normalmente restablecer el equilibrio.



Existe un grado superior en el manejo de las agujas. Es el de la verdadera acupuntura, que exige no solam
el conocimiento de los puntos, de los meridianos y de los pulsos, sino el de la circulaciA3n de la energA-a, ¢
las relaciones de A3rganos sin olvidar la comprensiA3n del Yin y el Yang.

Originalmente, el manejo de la energA-a resultA3 de la extraA+a concepciA3n que tenA-an los antiguos
chinos del cuerpo humano. Para ellos tenA-a doce A3rganos en relaciA3n con los doce meridianos y la
circulaciA3n de la energA-a vital estaba regulada en ellos como un sistema hidrAjulico. De modo que cuand
los rA-os se desbordan, allA- estaban los canales para evitar las inundaciones. Eran los ocho vasos fuera ©
meridianos cuyos ocho puntos servA-an para asegurar el derrame del exceso de las aguas en las presas di
desvA-o. De esta concepciAn se deriva el papel de todos los meridianos y vasos.

La teorA-a de los meridianos

En el cuerpo se clasificaron los puntos, originalmente en 14 grupos separados. La IA-nea que une los puntc
en cada grupo se llama Meridiano. De estos 14 meridianos, 12 son bilaterales (a la derecha y a la izquierda
cuerpo), los restantes 2 se encuentran en la IA-nea media. Estos A°ltimos fueron descubiertos mAjs
recientemente y no pertenecen al sistema clAjsico de Meridianos y se denominan extrameridianos.

Las agujas

Hay que decir que dicho instrumento ha sido objeto de grandes controversias. En el perA-odo del tratamien
acupuntural se curaban las enfermedades con agujas de piedra denominadas bian, chan y zhen. En la eda
neolA-tica, ademAjs de agujas de piedra artificialmente pulidas, se usaban tambiA©n agujas de hueso o de
bambA° como instrumentos para la acupuntura. En consonancia con el desarrollo social, luego de la creaci,
de la metalurgia, aparecieron sucesivamente agujas de diferentes metales; por ejemplo, las agujas de hierr
plata y de aleaciones metAjlicas. Hoy se fabrican agujas de acero inoxidable muy finas y de fAjcil manejo.

Los chinos de las A©pocas lejanas debieron observar que al araA+arse en las rocas o al pincharse con los
arbustos de las zarzas, sentA-an inmediatamente una recuperaciA3n de vitalidad. De aquA- la idea de
pincharse ellos mismos, cuando se sentA-an debilitados, para procurarse cierta energA-a. HabA-an notado
que, por el contrario, una herida los agotaba, pero tenA-a a veces efectos inesperados. Como se ha sugeri
un enfermo que sufrA-a dolores renales, habrA-a podido darse cuenta de que, despuA©s de haberse cortax
en el pie, por un accidente, la sangre vertida le aliviada sus dolores.

Los antiguos chinos habA-an adoptado nueve (9) tipos de agujas. Hoy dA-a, los Acupuntores emplean
generalmente agujas de acero inoxidable con un mango que a menudo consiste en un relieve metAjlico en
espiral. Son muy finas, tienen de 1 a 10 cm. De largo, segA°n el uso a que estA©n destinadas.

Las formas que toman las agujas son muy numerosas. Algunos modelos tienen una cabeza que facilita la
entrada y la salida permitiendo una sujeciA3n mAjs segura. Otras estAjn dotadas de una punta en sus dos
extremidades. Se las fabrica tambiA©n con una espiral que ayuda a imprimirles un movimiento de tornillo

que se hunde o que se extrae para reforzar la acciAn tonificante o dispersiva.

La tA©cnica de la punzada

Lo que importa, con la aguja apropiada, es la manera de punzar. No basta con plantar una aguja en el punt
preciso para restablecer un equilibrio comprometido. Para obtener el efecto buscado, existen manipulacions
complejas. Reglas extremadamente precisas prescriben la manera de hundir la aguja para dispersar o tonif
rAjpidamente o lentamente, perpendicularmente a la piel, inclinada en el sentido del meridiano o en sentido
contrario.

La profundidad de las punzadas



No se puede punzar tan profundamente en los dedos de la mano, en los del pie o en la cabeza donde el hu
estAj cerca de la piel, como en las zonas musculares que permiten hundir la aguja de dos a cinco
centA-metros. Las agujas pequeA+as sirven para la cara y los dedos; las medianas, para los miembros y el
tronco. Las grandes se utilizan para las partes carnosas. Para los niA+os, conviene punzar ligera 'y
rAjpidamente.

El tiempo que debe estar puesta la aguja

Es variable, dependiendo de la acciA3n gue se busque, del estado del enfermo, de la naturaleza de la
enfermedad, de la estaciA3n, etc. Las agujas se dejan puestas de algunos segundos a algunos minutos. Po
regla general, para estimular se pone la aguja muy poco tiempo, en cambio, para calmar, al contrario.

A¢ Se punza a todos los enfermos de la misma manera? No, cuando un paciente es de constituciA3n robust
hay que punturar profundamente y dejar la aguja en el sitio mucho tiempo. Cuando es muy gordo, hay
asimismo que puntuar profundamente varias veces seguidas. Se puntura menos profundamente a un pacie
delgado y se dejan menos tiempo la aguja en el sitio.

El nA°mero de las agujas de de las sesiones

TeAsricamente, una sola puntura deberA-a bastar para cada sesiA3n. El Tchen Tsiu | Sio (Estudio fAjcil de |
agujas y moxas), publicado en 1798, indica: Una sola puntura puede hacer desaparecer centenares de
enfermedades. Haced como mAjximo cuatro (4) punturas.

En la prAjctica, corrientemente se hacen de seis a ocho punturas en cada sesiAn, y el nA°mero de A©sta
varA-a de 3 a 5, segA°n los casos. Sin embargo, no es raro encontrar en Occidente a Acupuntores que pon
una cincuentena de agujas.

Algunos Acupuntores afirman que los fracasos son menos numerosos cuando el nA°mero de punturas es n
elevado. Lo que podrA-a significar solamente que tienen mAjs posibilidades de punzar exactamente un pur
Actil multiplicando el nA°mero de punturas y que si los puntos fueran elegidos y localizados de modo certer
la cantidad de punturas disminuirA-a.

Los consejos para punzar

El Acupuntor debe mostrarse siempre tranquilo y firme y tener buen cuidado en cautivar la atenciA3n del
enfermo. Debe, con sus palabras, calmarle la inquietud. Debe fingir varias veces que va a punzar y no hace
verdaderamente mAjs que despuA®©s de haber comprobado que el enfermo no tiene ya temor. La respiraci
y el aspecto del enfermo deben corresponder a su rostro. Sus 0jos no deben mirar ya de soslayo. Su coraz
no debe tener ya latidos suplementarios. Sus manos no deben estar crispadas Entonces asA- se obtendrA;
mejores efectos de la puntura.

Contraindicaciones

* Cuando el enfermo tiene demasiado calor.

« Cuando el pulso estAj muy turbado.

* Cuando el enfermo tiene sudores abundantes.

« Cuando de halla en estado de embriaguez o cA3lera.

 Cuando estAj cansado en exceso, hambriento, jadeante o cuando ha comido demasiado.
« Cuando estAj bajo la impresiA3n de un gran miedo.

Indicaciones

10



« Las afecciones del sistema nervioso, las neuralgias, en particular la neuralgia ciAjtica y las neuralgi:
intercostales y faciales.

« Los reumatismos en general, los dolores agudos o crAnicos.

e Las parAiIisis, calambres, cefaleas, jaquecas, lumbago, tortA-colis, espasmos.

* La gota.

 Las enfermedades de la piel, prurito, eczema, urticaria o dolores de la zona.

* Todos los trastornos orgAinicos: las afecciones respiratorias, laringitis, bronquitis, enfisema; los
trastornos cardA-acos y circulatorios, palpitaciones, taquicardia, hipertensiA3n o hemorroides.

« Las infecciones gastrointestinales, estreA+imiento, diarrea o vA3mitos.

 Los trastornos psA-quicos, neurosis, ansiedad; los estados psicastA@nicos, obsesionares, impulsos
tips 0 miedos.

« Alguna disfunciA3n psico—sexuales, impotencia o frigidez.

CONCLUSIA“N

La medicina china tiene un campo de aplicaciA3n muy amplio, porque se practica desde hace tiempo y en €
paA-s mAjs grande del mundo en tA©rminos demogrAjficos y, esto le confiere una experiencia Anica,
primero empA-rica y, despuA®©s cientA-fica.

La Acupuntura, como terapia alternativa de la medicina china es un sistema completo y no una simple
tA©cnica oriental de aplicaciones limitadas. Es necesario establecer la diferencia, mAijs allAj de sus valores
de sus IA-mites. Es un sistema terapA©utico ha servido a la humanidad desde hace mAjs de 5,000 aA+os.
ha sido utilizada solamente en China, sino en todos los reinos de su influencia como JapA?’n, Corea, Vietnha
etc. Y desde el siglo XVII en occidente.

En toda Europa se enseAza en las universidades y en muchos paA-ses entra en la Seguridad Social y es
reconocida por el Estado.

Es claramente recomendable basar tambiA©n las conclusiones en los conocimientos mA©dicos occidentals
y muy especA-ficamente en la TeorA-a Hormonal.

La picadura de la aguja libera sustancias desde los tejidos a las cA®Ilulas autA3nomas e histaminas que, pc
foco inflamatorio, actAan sobre el tejido retA-culo—endotelial y el sistema endocrino, por la producciA3n de
mediadores quA-micos del tipo adrenalina y acetilcolina. Las agujas son, pues, un stress bienhechor que, ¢
su picadura, sostiene el esfuerzo del organismo, estimula sus medios de defensa y facilita la adaptaciA3n.

En presencia de una agresiA3n de orden fA-sico, el frA-o, el calor o de orden psA-quico, una emociA3n, la
hipAsfisis, puesta en estado de alerta, moviliza sus ejA©rcitos de hormonas. Si la defensa tiene una debilid:
el equilibrio orgAijnico no puede restablecerse y sobreviene la enfermedad. La hipAsfisis, director de orques
del concierto endocrino, como se la ha llamado, depende a su vez del diencA®©falo, por medio del cual, y pc
transmisiA3n a la corteza cerebral, las reacciones se hacen conscientes. Por mediaciA3n del sistema glandt
el Acupuntor provoca por vA-a refleja, al escoger la agresiA3n, la reacciA3n de defensa saludable. La
excitaciA3n fA-sica de los puntos chinos, ricos en terminaciones nerviosas, epricarA-a la acciA3n sobre los
Asrganos a los cuales corresponden.

La medicina china, como la medicina occidental, posee una experiencia de un estatuto oficial y, al mismo
tiempo, al igual que la mayorA-a de las medicinas alternativas, un enfoque mAjs humanista y mAjs global
ser humano, de la salud y de la enfermedad. Aunque ambas puedan desarrollarse y servir por separado,
numerosos estudios en el medio hospitalario han demostrado que, frente a un gran nA°mero de patologA-a
los mejores resultados se han obtenido asociando los dos sistemas.

LA VIDA DEL HOMBRE ES EL RESULTADO DE LA CONCENTRACION DE ENERGIA. SI LA

11



ENERGIA SE CONCENTRA, APARECE LA VIDA. SI LA ENERGIA SE DISPERSA SOBREVIENE LA
MUERTE" (ZHUANG ZI)

A LO YANG PERTENECE LO LUMINOSO, EL CIELO, LO CLARO, LO EXPANSIVO. TODA
ACTIVIDAD, EXPRESION EXTERNA, LO QUE SUBE, LO QUE BRILLA.

A LO YIN PERTENECE LO INTERNO, LA TIERRA, LO QUE DESCIENDE, LO OSCURO, LO QUE
RETROCEDE, LA DISMINUCION DE UNA ACTIVIDAD.

2. adj. Se dice de cada uno de los individuos de una secta religiosa, al parecer de origen judaico, que en lo:
primeros siglos de la Iglesia observaba algunas prAjcticas del cristianismo. Fuente: Diccionario de la Real
Academia EspaAzola.

G. I. Gurdjieff, Del todo y de todo, Relatos de BelcebA°. Editorial Ganesha.

Ver La funciA3n del orgasmo de Wilhem Reich, o mi propio libro llamado Sexo y orgasmo, publicado por
Editorial Popular.

Ver Tertium Organun de P. D. Ouspensky.

Cuando hablo de autoconciencia no me refiero al hecho de que somos conscientes y los animales no, sino
hecho de mantener la atenciA3n en nuestra yo durante un perA-odo de tiempo. Ver Fragmentos de una
enseAzanza desconocida: En bA°squeda de lo milagroso de P. D. Ouspensky. Editorial Klier ediciones.

La actividad cerebral, que se calcula en hertz (Hz) o en ondas (bandas de Hz), varA-a considerablemente. |
ondas delta (0,5 a 4 Hz) corresponden al dormir profundo sin sueA+o; las ondas theta (de 4 a 7 Hz) a la
relajaciA3n profunda; las ondas alfa (de 8 a 13 Hz) a la relajaciA3n ligera o al despertar tranquilo; las ondas
beta (14 Hz y mAjs) a las actividades corrientes asA- como, curiosamente, a los perA-odos de dormir
teniendo sueA+os. Las ondas gamma (por encima de 30—-35) darA-an prueba de una activaciA3n de neuror
excepcional, tal como se encuentra durante los procesos de creaciA3n y resoluciA3n de problemas y otras
actividades cognitivas complejas. Fuente: Estudios llevados a cabo en la Universidad de Wisconsin, con
monjes budistas, entre ellos el francA©s Matthieu Ricard, autor y mano derecha del Dalai Lama. Los
resultados fueron comparados con los obtenidos en cientos de voluntarios cuya felicidad fue clasificada en
niveles que iban del 0.3 (muy infeliz) a —0.3 (muy feliz). Matthieu Ricard logrA3 la asombrosa puntuaciA3n d
-0.45, desbordando los IA-mites previstos en el estudio, superando todos los registros anteriores y
ganAjndose el tA-tulo de "el hombre mAijs feliz de la tierra".

Ver IntroducciA3n, bases e historia de la medicina tradicional china, J. A. Lafuente Tierra, 2006.

Ver Historia de la acupuntura y moxibustiA3n china, Weikang Fu, Cabal, 1980.

Actualmente sabemos que eso se hace porque se activan una serie de interneuronas de la mA©dula, que
inhiben la transmisiA3n del dolor por el asta posterior.

Ver Tratado de Acupuntura, Yang Mingde, Alhambra, 1988.

6

12


http://books.google.es/books?id=TydgGQAACAAJ&dq=Historia+de+la+medicina+china&hl=es&ei=VIy8TLGjII-24QaJpbGADg&sa=X&oi=book_result&ct=result&resnum=9&ved=0CFoQ6AEwCDgU
http://www.google.es/search?start=20&hl=es&sa=N&tbo=1&tbs=bks:1&q=inauthor:%22J.+A.+Lafuente+Tierra%22&ei=VIy8TLGjII-24QaJpbGADg&ved=0CFsQ9Ag4FA
http://www.google.es/search?tbs=bks:1&tbo=p&q=+inauthor:%22Weikang+Fu%22
http://www.google.es/search?tbs=bks:1&tbo=p&q=+inauthor:%22Yang+Mingde%22

