
Boecio empieza el libro hablando de su felicidad anterior y analizando la enfermedad moral que está sufriendo
en estos momentos.

En este primer poema Boecio hace referencia a muchas cosas como son la poesía, el dolor, la tristeza y sobre
todo la inestabilidad y la estabilidad.

Empieza, como ya he comentado, añorando su felicidad pasada y quejándose de su desgracia actual.

En el poema Boecio utiliza símbolos que describen su opresión, su desgracia, como son las cadenas y la tierra
que es la materia de la que el alma debe liberarse.

Según Boecio la filosofía es el alimento de todos los hombres, es lo que nos protege de todo. La cura para la
enfermedad de Boecio es el conócete a ti mismo haciendo referencia (como ocurre en gran parte del poema) a
la filosofía platónica. El olvido aparece cuando el espíritu entra en contacto con el alma.

Hay siempre en el poema una tensión entre luz y oscuridad, diálogo y silencio, permanencia y olvido; y
cuando la filosofía entra en Boecio desaparece esa oscuridad y vibra la luminosidad, la divinidad de la luz
como el dios Apolo que es identificado con el propio sol, el cual tiene dos funciones simbólicas en la
consolatio: fuerza subordinada al sol y el que ordena al mundo.

Boecio comienza un diálogo con la filosofía, a la cual le pregunta que si le ha abandonado. La filosofía es la
capacidad para alumbrar el pensamiento, esto se ve en la relación que hace Boecio entre los ojos y el sol.

Sigue comentando esa lucha a lo largo de la historia entra la sabiduría, la filosofía y la ignorancia. Todo
filósofo debe luchar contra la ignorancia y reírse de todos los ignorantes que intentan apoderarse de cosa que
no tiene valor alguno y no reconocen la importancia, satisfacción y consolación de la filosofía. El sabio es
elogiado por la filosofía ya que es éste desprecia todos los peligros del mundo.

Dice Boecio que quien no se deja guiar por la sabiduría caerá en los peligros del destino, la fortuna y los
tiranos, ya que la filosofía es nuestro ángel protector. Boecio se encuentra en este peligro y empieza un
dialogo con la filosofía a la cual le pregunta que porque ha caído en semejante desgracia si él nunca se apartó
de su lado, al contrario del ignorante que no sabe apreciar el valor real de las cosas. Boecio en este diálogo
con la filosofía le reprocha a esta su desgracia actual, ya que él nunca se separó de ella y siguió todos sus
pasos. Boecio se dedica a comentar todas las cosas que ha hecho bajo la influencia de la filosofía para que ella
se lo tenga en cuenta. Se queja de la garantía de seguridad que no ha obtenido al haber luchado por los demás
y por el amor a al justicia.

Boecio continua en esta línea e introduce el delito que se le impuso, y se queja de nuevo por esa acusación
injusta sólo por haber querido salvar al senado, por querer la libertad de Roma, Boecio está furioso,
decepcionado por esta acusación. No entiende porque lo han querido destruir de esa forma si el no ha hecho
mal alguno, si sólo trató de defender a las personas más honestas y al Senado, e incluso se pregunta que
porque los senadores se han portado de igual manera con él. Ni siquiera lo han dejado hablar ni defenderse, ha
sido totalmente humillado, Boecio se siente totalmente solo e incomprendido.

Y habla con la filosofía y le pregunta de nuevo que porque se le han imputado esos delitos, cuando él, gracias
a la aportación de ella se alejó de todos los bienes y de hacer el mal a nadie. Le agradece a la filosofía esto y
guiarlo hacia la posición más elevada: hacerle semejante a Dios, esto es el objetivo de todo hombre (aquí
vemos también como Boecio sigue la línea platónica), y se consigue con la rectitud de éste. Y aquí se
identifica Boecio con esa rectitud, con sus buenas acciones.

1



Boecio está indignado, él es inocente y se lo comenta a la filosofía ya que ha sido instruido por ella pero aun
así sigue siendo acusado, debería recaer la misma acusación sobre ti, le comenta Boecio a su institutriz la
filosofía. Él sufre por haber hecho el bien y le pide a ella (la filosofía) que sufra el mismo castigo. Boecio está
furioso con la filosofía; ¿es así como me lo pagas? le pregunta.

Boecio contrapone la armonía de las alturas que están sometidas a la divinidad con el desorden y la libertad
del mundo terrestre, excepto en esta línea ya que hace una plegaria a Dios para que haga valer su justicia
sobre la tierra.

En este primer libro se produce el diagnóstico de Boecio y es ya en el segundo donde comienza realmente a
Consolatio. Boecio está gritando su dolor y es cuando la filosofía comprende su desgracia y su exilio, y le
comenta que aunque esté lejos de su patria no debes sentirte expulsado por ella, porque no se rige por el
mandato de la mayoría, sino que hay un solo rey, que se alegra con la afluencia de los ciudadanos, no con su
destierro. Empieza aquí la filosofía a consolar a Boecio, intenta explicarle que si él no se siente exiliado
mentalmente no lo estará, no importa que no esté en su biblioteca, si permanecen sus ideas y las enseñanzas
que ella le ha aportado no estará exiliado. Ella le dice que sólo el que se siente exiliado lo estará.

La filosofía empieza a resumirle a Boecio todo lo que ha hecho, sus quejas a los delatores, al senado, de
haberse sentido dolido por haberla visto ( a la filosofía) involucrada en todas esas acusaciones, y por último su
lamento enfurecido por no haber recibido recompensa equiparable a sus servicios. Pero ella le dice a Boecio
que en su estado actual el cual está mezclado de fuertes y diferentes emociones le llevarán a direcciones
contrarias, así que ella le propone un tratamiento más suave para que se ablanden todas esas emociones.

La filosofía trata ahora de examinar por medio de breves preguntas el estado mental de Boecio para saber que
remedio le conviene, ella quiere examinar con exactitud la gran enfermedad de Boecio y establecer un
diagnóstico sobre su estado anímico. La enfermedad es grave pero no incurable porque él sabe que el mundo
está regido por Dios, con lo cual posee una esperanza de curación que la filosofía debe llevar a cabo.

La primera pregunta que le hace la filosofía es que si él cree que los actos del mundo son puramente
accidentales o si están guiados por una fuerza racional. A lo cual responde Boecio que si hay una fuerza
racional que es Dios como creador de todo.

Entonces la filosofía concluye que si teniendo esos sanos pensamientos no sabe como puede estar enfermo, así
que continua haciéndole un examen más profundo y le formula una segunda pregunta: ¿ eres capaz de decirme
con que medios dirige Dios el mundo?.

Boecio no entiende la pregunta, y así descubre la filosofía que dentro de él se ha infiltrado un gran vacío, y
éste es a consecuencia de sus emociones.

La filosofía le pregunta ahora que si recuerda cual es la finalidad de las cosas, y él le responde que lo sabía
pero que lo ha olvidado a causa de tanto dolor. La filosofía no entiende que si sabe el principio de las cosas,
que es Dios, ignore el destino de éstas.

Así que le formula la pregunta que si recuerda que es hombre, Boecio le contesta que claro que lo es y ella le
pide que le explique que es el hombre, él le dice que si se lo pregunta para saber si es un animal racional y
mortal si que lo es. Y ella vuelve a interrogarle: ¿estás seguro de que no eres ninguna otra cosa? Y él dice: sí.

Así que la filosofía ha averiguado otra causa de su enfermedad, la principal, que él ha dejado de saber qué es
lo que el mismo era. Ella le dice que ha encontrado el origen de su mal y el medio para devolverle la salud, así
que le dice: lamentas ser desterrado y despojado de tus bienes porque te ha turbado el olvido de ti mismo.

La filosofía trata de calmar a Boecio diciéndole que aún la naturaleza no lo ha abandonado, y que cree que lo

2



más importante para su salvación es saber como está regido el mundo, ya que cree que está sometido a la
razón divina y no a los accidentes del azar. Y ella le dice que a partir de saber esta pequeña diferencia logrará
poco a poco su salvación.

El conflicto de las pasiones se enfrenta entre sí como los elementos de la naturaleza, y él debe dejarlas de lado
para conocer la verdad, y cuando reinan estas pasiones el espíritu está atado y ciego.

Es en este segundo capítulo donde aparece la verdadera consolación de la filosofía.

La filosofía ya ha entendido el mal de Boecio, el anhelo por su pasada fortuna.

Comienza la primera parte de este segundo capítulo comentando la filosofía la desdicha de Boecio a causa de
la inestabilidad y peligrosidad de la Fortuna, los daños que ha producido esta en la vida de Boecio.

La filosofía trata de explicarle como es la Fortuna, y que no le pida cuentas a ésta porque ella es así, es falsa y
arbitraria y si él se ha dejado guiar y confiar en ella que atenga a las consecuencias. La Fortuna es igual con
todos los hombres, cambia como el día y la noche, como el verano y el invierno, no ha cambiado su relación
contigo, se burla contigo como con todos con su falsa felicidad, tiene un doble rostro.

La sabiduría es la que cura tu desdicha a causa de la Fortuna, la que nunca te abandonará, y hace que no sean
temibles las amenazas de la Fortuna. Si confiaras en la filosofía que es un terreno seguro no temerías la
alternancia entre cosas buenas y cosas malas, ella te compensaría al contrario de la Fortuna que te da una
felicidad engañosa.

La Filosofía le repite a Boecio que ha caído en las manos de la Fortuna y por eso se encuentra en tal estado de
angustia. Boecio lamenta el cambio de sus circunstancias personales ya que permanece aun bajo en hechizo de
la Fortuna, y con la intervención de la Filosofía el hechizo de la fortuna desaparece.

La filosofía decide ponerse a discutir con Boecio utilizando las palabras de la Fortuna así él juzgará si sus
reivindicaciones son justas.

Boecio se encuentra es estos momentos antes una situación decisiva, está en lucha bajo la fortuna y la
filosofía.

Así comienza la filosofía a hablar como si fuera la Fortuna misma y le dice que el destino de un hombre puede
verse modificado en un día o en una hora; ella le dice que no le ha quitado bienes algunos, porque los bienes
pertenecen a ella, solo se los dejó prestado durante un tiempo para que disfrutara de ellos, pero que no
reivindique el derecho de ellos pues no le pertenecen. La Fortuna le dice que disfrutó de los bienes cuando
llegaron y que no se queje si luego se marcharon, porque ella es inestable y cambiante y si se ha dejado guiar
por ella que se atenga a las consecuencias.

La Fortuna se justifica diciendo que ella está en el derecho de cambiar como el día y la noche, ella no entiende
porque tiene que permaneces encadenada a una constancia, quiere girar en círculos a su antojo. Y le dice a
Boecio que si ha seguido las reglas de su juego no considere injusta ya que nadie le obligó a dejarse guiar por
ella, él lo decidió por sí solo. Ella le dice que todos los seres humanos son guiados por ella, así que no
pretendas vivir bajo tus propias leyes.

Ahora interviene la Filosofía de nuevo y le pide a Boecio que justifique sus quejas ante la Fortuna. Él
considera que sus palabras( las de la filosofía) son buenas ya que están llenas de retórica y música pero en
cambio para las personas que sufren como él es más prefunda su desgracia. Él intenta decirle a la Filosofía
que sus palabras son excelentes pero que aun no le han consolado, la filosofía cree que ya ha llegado el
momento para los remedios más fuertes y se dedica a recordarle su etapa política, el consulado de sus hijos

3



para que se de cuenta de que él es un hombre feliz.

Ella le dice que estas palabras no constituyen aun el remedio para su enfermedad pero que sirven para calmar
el dolor y que más tarde penetrará más profundamente en él hasta llegar a la cura total de su enfermedad.

Trata ahora la filosofía, como ya he comentado, de recordarle a Boecio la buena situación familiar y política
en la que ha estado, y le dice que por muy grande que sea su dolor actual no podrá olvidar su felicidad
anterior: sus hijos, su puesto político, su mujer, su familia, etc... Le dice que no le pida cuentas a la Fortuna ya
que han sido más sus alegrias que sus penas y que se considere feliz ya que la fortuna lo ha tratado mejor que
a cualquier hombre. Y le comenta que no tiene motivos para considerarse desgraciado porque lo que ahora
cree que son penas también están destinadas a desaparecer aunque se desvanecieran esos acontecimientos que
entonces parecían felices.

La filosofía le repite de nuevo que no puede hacerle ningún reproche a la fortuna pues esta cambia como el día
y la noche, como la propia naturaleza.

Boecio se da cuenta de que lo que le está diciendo la Filosofía es verdad, que aunque no esté en la cumbre de
la felicidad no puede considerarse desdichado, el destino de muchos hombres muestra que no disfrutaron de
una felicidad plena porque esta no se puede alcanzar con los bienes terrenales; pero lo que más le atormenta
cuando hace memoria es haber sido feliz.

Entonces vuelve a entrar en diálogo la filosofía, la cual le dice que si se queja de esa felicidad ligada al azar
podrá examinar con ella la cantidad de bienes que disfruta.

Así que la filosofía le menciona sus bienes actuales, y le dice que no hay mayor bien que el estar vivo y gozar
de buena salud, de tener un amigo que es Símaco que sufre por tu desdicha, de tener una esposa que está viva
y conserva sólo para ti su vida y que además tienes unos hijos cónsules; que sería feliz si fuera capaz de
reconocer sus bienes y lo más importante poseer la vida.

Boecio se consuela y dice que mientras ellos sigan a salvo él permanecerá a flote pero continua quejándose de
lo que le ha sido arrebatado de su dignidad.

Pero aquí culmina el primer éxito logrado por el tratamiento de la filosofía, al margen de que la felicidad y la
desgracia son relativas, la propia desgracia de Boecio parece pequeña en comparación con lo que aun posee.
El próximo consuelo que imparte la filosofía es el de que ningún hombre puede ser totalmente feliz.

Todo hombre tiene un lado en la vida que le satisface y otro que no le es dichoso. También hay aspectos de la
vida de un hombre que desde fuera, vistos por otros, por los que lo desconocen resultan deseables y para el
que los conoce no lo son. Los que están más favorecidos por la Fortuna son los más exigentes, ya que si no
consiguen lo que quieren se frustran al no estar acostumbrados a tal adversidad.

La filosofía le hace ver a Boecio que su desgracia es pequeña en comparación con otros hombres. Ella se
queja de que los hombres busquen en el exterior la felicidad, ya que ésta debe encontrarse en el interior mismo
de un hombre, la clave de la suprema felicidad es ser dueño de sí mismo y este será un bien que jamás perderá
uno y que la fortuna no podrá quitarle; no hay bien más preciado que ser uno mismo. La felicidad no puede
consistir en bienes guiados por el azar. La Fortuna es inestable y no puede aspirar a la realización de la
libertad ya que la felicidad al ser el bien supremo de la naturaleza y al estar regida por la razón no puede
sernos arrebatada porque si lo fuera ya no sería superior. Y aunque la Fortuna pueda aportarnos felicidad
sumirá al hombre en la desgracia cuando muera, ya que a los hombres se les debe mostrar el camino de la
felicidad segura.

La Filosofía ya ha comenzado a emplear remedios más fuertes para la curación de Boecio, así que ahora trata

4



de demostrarle la falta de valor de los bienes terrenales. Antes había mostrado la inestabilidad de la Fortuna y
ahora nos muestra el poder en varia de sus manifestaciones externas, como son el dinero, las piedras
preciosas, la belleza de la Naturaleza; todo estos son ornamentos ajenos al hombre y le arrebatan su verdadera
dignidad y lo sitúan en un nivel inferior al de los animales.

El dinero obtiene valor cuando por su acto de generosidad deja de ser poseído y pasa a ser de otro, pero el
dinero es una riqueza miserable, ya que no se convierten en propiedad de nadie sin el empobrecimiento de los
demás. Solo alcanzan su valor éstas riquezas cuando son usadas rectamente.

Las piedras preciosas y la belleza de la naturaleza podremos disfrutar al contemplarlas pero nunca nos
pertenecerán, son ajenas a nosotros mismos. La Fortuna nunca nos dará lo que la naturaleza ha hecho ajeno a
nosotros.

La filosofía le hace ver a Boecio que nada de lo que cuenta en sus propios bienes le pertenece y le pregunta
que porque sabiendo esto le tiene ese anhelo a la fortuna, y esto se debe a que pretende aislar la necesidad con
la abundancia, ya que el hombre mientras más tiene más quiere pero en cambio, quienes miden su abundancia
con arreglo a las necesidades de la Naturaleza necesitan lo mínimo.

La filosofía sigue instruyendo a Boecio para que se aleje de los bienes ajenos a él. Ella no entiende que un ser
racional solo crea que puede brillar poseyendo bienes que le son ajenos a él. Y hace una diferencia entre los
otros seres vivientes y los hombres, ya que aquellos se contentan con lo que tienen y éstos siendo unos seres
semejantes a Dios por su actividad espiritual tratan de adornar con objetos menos importantes su naturaleza
que es superior, y de esta manera ofenden a Dios. Dios quiso que el hombre fuese superior a todas las
criaturas del mundo y es así como se lo pagáis pregunta la filosofía y añade que está cometiendo un error si
cree que puede adornarse con la belleza de adornos ajenos. Es así como el hombre rompe el orden de la
naturaleza y se sitúa por debajo de los animales cuando no se conoce a sí mismo. Lo que es verdaderamente
bueno solo produce bien y por el contrario la riqueza no confiere a su poseedor ningún valor sino que además
puede perjudicarle.

El hombre debe contentarse con lo que le da la Naturaleza, y es con esta frase como la Filosofía comienza a
hablar de la edad de oro de todos los pueblos, de ese estado de inocencia por los que todos pasan, en el que no
había guerras ya que el hombre se contentaba con lo preciso para subsistir y no quería ni necesitaba riquezas.
Ella comenta ese deseo de regreso a la Edad de Oro.

Comienza ahora la filosofía con la crítica de los honores y el poder que tampoco son bienes propios porque si
fueran realmente bienes los hombres se harían buenos, al contrario de lo que ocurre. Y si estos cargos
produjeran un bien intrínseco jamás serían ejercidos por malvados.

El hombre no debe ejercer autoridad sobre otra cosa que no sea su cuerpo. Concluye así la filosofía diciendo
que todo lo que afecta a la fortuna carece de valor intrínseco, que no hay nada en ella apetecible, ya que no se
asocia siempre a las personas honradas ni hace honrados a aquellos con los que se asocia. Los bienes externos
carecen de valor ya que no pueden hacer bueno al hombre perverso.

Boecio entra en diálogo diciendo que el nunca fue movido por la ambición de los bienes del mundo que él
solo quiso participar en las tareas políticas para que su capacidad no cayera en el silencio.

Así que la filosofía le refuta esto y le comenta a Boecio los límites de la fama. Frente a los bienes anteriores,
los materiales, el deseo de fama y reconocimiento siempre representan un ideal para los espíritus más
sobresalientes pero no superiores.

La filosofía le dice a Boecio que no pretenda ampliar sus límites, ya que el mundo es una zona minúscula e
insignificante en el universo. La fama de los hombres no está limitada sólo por el espacio sino también por las

5



creencias de los distintos pueblos. Si se compara la duración de la fama con la ilimitada eternidad resultará
aquella totalmente inexistente. Son criticable los hombres que buscan su recompensa en los halagos de los
demás. La filosofía atribuye el silencio al filósofo verdadero.

La filosofía se pregunta que para que quieren los hombres la fama si la muerte arrastra todo con ella, pero
contrapone esta idea a la de que si por el contrario el espíritu ya consciente de sí mismo y liberado de su
prisión terrena gana libremente el cielo despreciará las preocupaciones terrenas y querrá verse libre de ellas.
Esta sería la idea platónica de cuerpo como prisión del alma.

La filosofía resume todo el poema culminando con la idea de que la muerte es igual para todos, que alcanza
tanto a poderosos como a humildes, afecta a todos por igual. Y una vez muertos permanecerán ignorados y ni
siquiera la fama os librará del olvido.

La filosofía le dice q Boecio que no llore por sus bienes perdidos, porque gracias a haber perdido estos ha
descubierto los verdaderos valores que son sus amigos. Aunque uno no pueda luchar con la Fortuna puede
apartarse de ella. La buena Fortuna es perjudicial para los hombres mientras la mala les es beneficiosa porque
mediante ésta se es capaz de reconocer los verdaderos valores y los amigos. El conocimiento hace a los
hombres libres y conduce hasta Dios.

6


