
Lectura 5. Naciones y nacionalismos

Uno de los hechos mÃ¡s decisivos de la Ã©poca contemporÃ¡nea ha sido la difusiÃ³n de la ideologÃ−a del
nacionalismo y la constituciÃ³n de los esta−dos nacionales. La apariciÃ³n del nacionalismo, concebido
inicialmen−te como “principio de nacionalidad”, se remonta a la IlustraciÃ³n, aunque fue la experiencia de la
RevoluciÃ³n Francesa y el triunfo del romanticismo su gran caldo de cultivo. El rechazo romÃ¡ntico de la
tradiciÃ³n ilustrada, asÃ− como el gran valor que da−n los romÃ¡nticos a las tradiciones populares, en
especial la len−gua y la literatura, permite la postulaciÃ³n del pueblo como sujeto polÃ−−tico frente al
individualismo de raÃ−z liberal.

La formaciÃ³n de los estados nacionales es un proceso lento, iniciado tambiÃ©n en la Ã©poca de las
revoluciones liberales y que ha sido una tendencia constante hasta la actualidad. La sustituciÃ³n de las
monarquÃ−as absolutas y de los grandes imperios, asÃ− como la agrupaciÃ³n en una unidad superior de
pequeÃ±as repÃºblicas y principados, ha sido realizada a travÃ©s del estado-naciÃ³n, que se ha convertido
asÃ− en la fÃ³rmula predominante de organizaciÃ³n polÃ−tica del mundo contemporÃ¡neo. Aunque la gran
eclosiÃ³n del nacionalismo tuvo lugar en el siglo XX, tanto en la Ã©poca de entreguerras como en el periodo
de la descolonizaciÃ³n, es en el siglo XIX cuando se delimitan sus principales orientaciones ideolÃ³gicas y
cuando se producen tanto las unificaciones nacionales clÃ¡sicas en Europa (Italia y Alemania), como el
despertar de las culturas nacionales sometidas al dominio polÃ−tico de imperios o estados plurinacionales.

A principios del siglo XIX existÃ−an en Europa tan sÃ³lo unas pocas comunidades polÃ−ticas definibles
como “estados-naciÃ³n” (EspaÃ±a, Por−tugal, Francia, Gran BretaÃ±a, PaÃ−ses Bajos, Dinamarca y
Suecia), tres imperios (Rusia, Austria y TurquÃ−a) y mÃ¡s de treinta grupos Ã©tnicos sin estado, incluidos
algunos tan numerosos como los alemanes, en−tre los que destacaba el reino de Prusia. Doscientos aÃ±os
mÃ¡s tarde, casi todos estos grupos se han convertido en estados naciona−les o al menos han sido reconocidos
como naciones. Durante el siglo XIX, a pesar del arraigo que lograron las ideologÃ−as nacionalistas, pocos
grupos Ã©tnicos se convirtieron en estados-naciÃ³n. Fue a partir de la 1Âª G.M., con los efectos de la
RevoluciÃ³n Rusa y el derrum−be de los grandes imperios europeos, cuando el principio wilsoniano de la
autodeterminaciÃ³n de los pueblos alentÃ³ la creaciÃ³n de nume−rosos estados-naciÃ³n.

1. Las dificultades de una definiciÃ³n: naciÃ³n, ideologÃ−a y mito.

Uno de los problemas que plantea el estudio del nacionalismo es la cambiante y variable naturaleza del
mismo. Los tÃ©rminos “naciÃ³n”, “nacionalidad” o “nacionalismo” se utilizan para designar fenÃ³menos
muy diferentes. AsÃ−, por ejemplo, hay un nacionalismo revolucionario, unido a las luchas del liberalismo y
la democracia, y un nacionalismo conservador que aÃ±ora la sociedad tradicional del Antiguo RÃ©gimen.
Hay un nacionalismo de Estado y un nacionalismo “sin Estado”, de minorÃ−as dentro de un Estado. Hay
nacionalismo en todas las potencias europeas antes de 1914, pero tambiÃ©n, mÃ¡s tarde, en las colonias que
luchan por su emancipaciÃ³n. El nacionalismo es un componente fundamental de los estados fascistas pero
tambiÃ©n hay nacionalismo de Estado en los paÃ−ses democrÃ¡ticos, asÃ− como reivindicaciones
nacionalistas (incluso, nacionalidades reconocidas) en el seno de los mismos.

Al margen de la confusiÃ³n en torno a los conceptos, la tipologÃ−a y las diferentes teorÃ−as explicativas, el
tÃ©rmino “naciÃ³n” y los conceptos de Ã©l derivados parecen expresar algo muy importante en los asuntos
humanos, pero Â¿quÃ© exactamente? No es fÃ¡cil contestar.

La ideologÃ−a del nacionalismo no es unÃ−voca desde sus propios orÃ−genes. Confluyen en ella una gran
diversidad de tradiciones de pensamiento y de lealtades de los individuos. La palabra “naciÃ³n”, en su
acepciÃ³n medieval, designaba a los nacidos en un mismo lugar, pero carecÃ−a de dimensiÃ³n polÃ−tica. Es
en el trÃ¡nsito de la IlustraciÃ³n a la sociedad liberal cuando adquiere el sentido mÃ¡s preciso de una

1



comunidad polÃ−tica determinada. Incluso durante el siglo XIX permanecerÃ¡ la indefiniciÃ³n del
tÃ©rmino, al aplicarse a entidades bien diferentes. Sin embargo, desde la segunda mitad del siglo XIX, la
naciÃ³n se identificÃ³ cada vez mÃ¡s claramente con un grupo Ã©tnico. SegÃºn el historiador checo
Miroslav Hroch, la naciÃ³n responde a la existencia de un grupo humano dotado no sÃ³lo de relaciones
internas (econÃ³micas, culturales o religiosas), sino de una conciencia colectiva de pertenencia al grupo y una
memoria compartida de un pasado comÃºn, real o imaginado, entendido como destino.

A. Las grandes corrientes ideolÃ³gicas del nacionalismo.

La naciÃ³n, por tanto, se convierte en el lugar de encuentro de los que luchan contra el absolutismo
polÃ−tico, pero tambiÃ©n de los que hablan una misma lengua y tienen una misma cultura. Admite, pues,
posiciones muy distintas. Esta divergencia ideolÃ³gica se puede rastrear ya en la propia IlustraciÃ³n europea,
con Locke o Montesquieu por una parte y Rousseau o Herder por la otra. En general, se han podido distinguir
dos grandes tipos de ideologÃ−a nacionalista: a) la orgÃ¡nico-historicista, de raÃ−z cultural, y b) la
voluntarista, de orientaciÃ³n liberal. En nombre de cada uno de ellos, aunque con dosis diversas de cada uno
de estos tipos de nacionalismo, se forjaron los estados-naciÃ³n en toda la Ã©poca contemporÃ¡nea.

a. La naciÃ³n romÃ¡ntica o esencialista.

El nacionalismo de carÃ¡cter orgÃ¡nico tiene su mejor expresiÃ³n en la corriente de la IlustraciÃ³n
alemana, a travÃ©s de la figura de Johann Herder, que escribe sus principales obras en el Ãºltimo tercio del
siglo XVIII. Herder considera que la humanidad estÃ¡ formada por pueblos y no por individuos. Los pueblos,
a lo largo de su historia, son capaces de forjar un carÃ¡cter peculiar, en muchos casos invariable, que deriva
de su propio espÃ−ritu, el volksgeist (“espÃ−ritu del pueblo”). Los pueblos que poseen ese espÃ−ritu propio,
que se manifiesta en sus manifestaciones culturales, son los que ocupan la historia de la humanidad. Por eso
observaba Herder que “los eslavos ocupan mÃ¡s espacio en la tierra que en la historia”.

La posiciÃ³n herderiana, de carÃ¡cter idealista y cultural, se refuerza desde principios del siglo XIX en
Alemania con ocasiÃ³n de la lucha de liberaciÃ³n nacional que Prusia acomete contra el expansionismo
napoleÃ³nico. Durante la ocupaciÃ³n, el filÃ³sofo Johann Fichte publica sus Discursos a la naciÃ³n alemana
(1807), que agregan a la orientaciÃ³n cultural herderiana la dimensiÃ³n polÃ−tica necesaria para pasar de la
naciÃ³n-cultura a la naciÃ³n-estado. Fichte establece dos ideas de gran trascendencia. La primera es que
ningÃºn poder externo tiene derecho a imponer sus normas a un pueblo; la segunda es que todo pueblo que
dispone de un carÃ¡cter cultural propio tiene el derecho a convertirse en estado nacional, dado que sÃ³lo de
ese modo lograrÃ¡ realizar todas sus potencialidades endÃ³genas.

Las ideas de Herder y de Fichte suponÃ−an una crÃ−tica de la visiÃ³n ra−cionalista de la IlustraciÃ³n
francesa. Frente a la concepciÃ³n del individuo como sujeto universal de derechos, Herder estable−ce el
concepto de pueblo, definido por sus valores culturales especÃ−ficos (lengua, costumbres, arte, tradiciones).
La consecuciÃ³n de estos valores serÃ−a el fruto de una acciÃ³n colectiva, forjada a lo largo de la historia, y
que sÃ³lo se podrÃ−a explicar en virtud de la existencia de un “espÃ−ritu del pueblo”. De aquÃ− deriva esta
idea de la naciÃ³n orgÃ¡nica e historicista, porque los referentes que la definen son objetivos, independientes
de la voluntad de los individuos y fruto de un largo proceso histÃ³rico. Las naciones, en este supuesto,
preexisten a los Estados, lo que significa que todo pueblo que ha sido capaz de forjar una cultura nacional
debe adquirir su madurez histÃ³rica en la forma de un estado nacional. Es lo que en la filosofÃ−a de la
historia de Hegel se denomina el logro de la “autoconciencia”.

Estamos, pues, ante la naciÃ³n “romÃ¡ntica” (o “esencialista”). Esta idea, que pone el acento en las
raÃ−ces culturales (lengua, historia, religiÃ³n...) comunes, en vÃ−nculos naturales, tiene un fuerte
componente afectivo: inscrita en mi ser antes de que yo razone y elija, la dimensiÃ³n nacional se experimenta
como una relaciÃ³n de filiaciÃ³n, expresada en la imagen de la madre-patria. La naciÃ³n es una realidad
independiente de la voluntad de los individuos, que pertenecen irreversiblemente a una entidad (la naciÃ³n)

2



con un destino propio, distinto al de las demÃ¡s naciones. La naciÃ³n es asÃ− una diferencia natural absoluta,
un valor que hay que preservar a cualquier precio. Enraizada en un pasado inmemorial (“la noche de los
tiempos”), la naciÃ³n tiene sus elementos identificadores que marcan su particularismo o “hecho diferencial”:
la cultura, el idioma, la historia, la religiÃ³n y, en algÃºn caso, incluso “la raza”.

b. La naciÃ³n contrato o voluntarista.

La otra gran corriente ideolÃ³gica del nacionalismo es la denominada liberal, que, sin despreciar los
elementos orgÃ¡nicos, da protagonismo a los aspectos voluntaristas del individuo para formar parte de una
unidad polÃ−tica definida como naciÃ³n. La naciÃ³n serÃ−a la consecuencia de una decisiÃ³n vo−luntaria de
los miembros de una comunidad polÃ−tica. Es lo que quiere expresar la conocida definiciÃ³n de Ernest
Renan (QuÃ© es una naciÃ³n, 1882), de que “la existencia de una naciÃ³n es un plebiscito cotidiano”, dado
que su vigor depende de la solidaridad mutua de los miembros de la naciÃ³n y de su “deseo claramente
expresado de continuar la vida en comÃºn”. Renan insiste en este carÃ¡cter volitivo del “derecho de
nacionalidad”, al descartar como fundamentos del mismo aspectos como la raza, la religiÃ³n, la lengua o el
territorio. Tan sÃ³lo le concede un valor especÃ−fico a la memoria y al pasado comÃºn, porque la naciÃ³n se
funda−menta asimismo en el recuerdo de sus muertos.

TambiÃ©n en este tipo de nacionalismo se pueden rastrear influencias de la Ã©poca ilustrada (Locke,
Montesquieu) pero sobre todo del pensa−miento revolucionario francÃ©s, dado que fue en aquel momento
cuan−do mejor se definiÃ³ la naciÃ³n como la voluntad de ser “algo” (SieyÃ©s) y se crearon los principales
instrumentos de identificaciÃ³n entre naciÃ³n y estado. La definiciÃ³n liberal del nacionalismo es
esencialmente de ori−gen francÃ©s, pero ha arraigado en gran parte de las corrientes naciona−listas europeas,
en especial en Italia. Dado que Italia no era mucho mÃ¡s que “una expresiÃ³n geogrÃ¡fica”, como la habÃ−a
definido despectiva−mente Metternich, el recurso a los factores orgÃ¡nico-historicistas no era decisivo para
fundamentar su principio de nacionalidad. Ã�sta es la ra−zÃ³n por la que los teÃ³ricos italianos, como
Giuseppe Mazzini o Pasquale Mancini, insistieron en el concepto de “conciencia nacional” como elemento
desencadenante de la lucha a favor del Estado nacional.

Se trata, pues, de la “naciÃ³n contrato” (o “voluntarista”). AsÃ− entendida, la naciÃ³n se inscribe en una
perspectiva constructivista. MÃ¡s que un “cuerpo al que se pertenece”, la naciÃ³n es un “edificio que se
construye” a partir de un vÃ−nculo contractual establecido voluntariamente. Pertenecer a una naciÃ³n no es
algo determinado por la naturaleza: no se nace, “se hace” uno francÃ©s por la libre adhesiÃ³n al contrato
social, base de la comunidad nacional. Las naciones no son entidades naturales, sino polÃ−ticas, configuradas
no tanto por un lazo afectivo como por la adhesiÃ³n de los ciudadanos a unos principios recogidos en una
ConstituciÃ³n. Sus lÃ−mites no responden a criterios geogrÃ¡ficos ni culturales, sino que se circunscriben al
territorio donde son aceptados y aplicables los principios constitucionales.

c. Criterios objetivos y mitos.

Por otra parte, es totalmente imposible descubrir algÃºn criterio satisfactorio que nos permita decir cuÃ¡les,
entre las numerosas colectividades humanas, deberÃ−an etiquetarse como naciones. Ha habido muchos
intentos de fijar criterios “objetivos”, ya sean Ãºnicos como la lengua o la etnicidad, o una combinaciÃ³n
de varios, como la lengua, el territorio comÃºn, la historia comÃºn, rasgos culturales, etc. Todos ellos
presuponen la idea de que la naciÃ³n existe a priori, de forma objetiva. Estas definiciones han fracasado
porque los criterios que suelen usarse son borrosos, cambiantes, ambiguos y tan inÃºtiles para que el
observador se oriente como las formas de las nubes para guiar al viajero. Las definiciones que aportan los
propios nacionalistas varÃ−an enormemente y entran en conflicto unas con otras (por ejemplo, el punto de
vista hÃºngaro es incompatible con el eslovaco). En cambio, esos criterios supuestamente objetivos son
utilÃ−simos para los fines propagandÃ−sticos y programÃ¡ticos, ya que dan apariencia de objetividad donde
no existe en absoluto.

3



SegÃºn la definiciÃ³n mÃ¡s usual, forma una naciÃ³n todo pueblo que tenga algunos puntos comunes
fundamentales: una lengua, una cultura (costumbres, formas de vida), una historia. Pero si esto fuera asÃ−,
ninguno de los Estados del siglo XIX, ni siquiera los mÃ¡s antiguos, ni ninguno de los movimientos que
aspiraban a construir un Estado, podÃ−a definirse coherentemente como nacional. Por ejemplo, el idioma
hablado por alsacianos y bretones no era el francÃ©s, ni lo que hablaban escoceses o galeses era inglÃ©s, y
era difÃ−cil que en Italia se entendieran toscanos, sardos o sicilianos. “El idioma tiene que ser uno solo, como
una sola es la RepÃºblica”, habÃ−an proclamado los jacobinos, pero en 1863 las encuestas oficiales
reconocÃ−an que un 25% de la poblaciÃ³n hablaba un idioma distinto al francÃ©s. En Italia, en los aÃ±os de
la unificaciÃ³n, el dialecto siciliano sonaba “muy africano” a los oÃ−dos de los toscanos, mientras que a los
maestros que el Estado italiano enviÃ³ a Sicilia se les tomÃ³ por ingleses: los que hablaban el italiano oficial
eran unos 600.000, apenas el 2'5% de la poblaciÃ³n.

Los estados del siglo XIX tampoco eran coherentes en el campo del saber popular y de los valores vigentes,
de los ritos colectivos, las culturas materiales, las tradiciones artesanales, las formas de preparar alimentos y
bebidas, las tipologÃ−as arquitectÃ³nicas, la utilizaciÃ³n de las tierras, las unidades de medida, por no hablar
de las raÃ−ces histÃ³ricas. Los mil dialectos reflejaban la cultura de Ã¡reas restringidas poco comunicadas
entre sÃ−.

El que la naciÃ³n (base y legitimaciÃ³n del Estado del siglo XIX) pudiera identificarse con una lengua, una
cultura o una etnia, respondÃ−a muy poco a la realidad de una Europa fragmentada en comunidades de aldea,
en mercados reducidos, en universos culturales y materiales que ocupaban un valle o una llanura. La gente de
campo vivÃ−a normalmente en un mundo que carecÃ−a del sentido del gran espacio circundante y que se
recluÃ−a en lÃ−mites y trÃ¡mites concretos como, por ejemplo, el que comunicaba el pueblo con el lugar del
mercado.

Los estados nacionales surgen de la iniciativa de elites polÃ−ticas, militares e intelectuales, no de
movimientos de masas. Buscar una conciencia nacional colectiva en los estados del siglo XIX produce
resultados decepcionantes. La naciÃ³n de Bismarck estÃ¡ dividida entre catÃ³licos y protestantes, entre
campesinos y habitantes de las ciudades, entre alemanes y eslavos, etc. Lo que sucede en Alemania,
BÃ©lgica, Italia, etc. es un proceso en el que factores dinÃ¡sticos, relaciones de poder militar, intereses
econÃ³micos, cohesiones de mercado y afinidades estructurales, bajo el impulso de elites cultas, crean los
estados, los cuales tienden a legitimarse como expresiÃ³n de comunidades nacionales. Al revÃ©s de lo que
creen los ideÃ³logos nacionalistas, la identidad entre Estado y naciÃ³n, mÃ¡s que el destino de un pueblo, es
una construcciÃ³n posterior a la formaciÃ³n de la unidad polÃ−tica.

Para Breuilly, Gellner, Hobsbawm y otros estudiosos serios no existe la naciÃ³n como un entidad social
primaria invariable. No es algo “natural”; eso es un mito. Lo que existe es el nacionalismo, es decir, el
movimiento polÃ−tico que exalta en todos los Ã³rdenes los rasgos de un grupo humano (al que considera
“naciÃ³n”) y pretende dotarlo de un Estado soberano.

B. Sociedad industrial, sistema educativo y nacionalismo.

Entre las variadas teorÃ−as explicativas del fenÃ³meno nacionalista, nos detendremos, por su interÃ©s, en la
de Ernest Gellner, para quien el nacionalismo debe entenderse en el contexto de la sociedad industrial y
de los profundos cambios sociales y culturales operados en el trÃ¡nsito de las sociedades tradicionales a
las industriales.

La sociedad industrial es la Ãºnica que ha vivido y depende del crecimiento constante. No es extraÃ±o que
fuera la primera sociedad que creÃ³ el concepto y el ideal de progreso. En el pasado hubo muchas sociedades
que realizaron ocasionalmente nuevos descubrimientos, e incluso a veces las mejoras llegaron en legiÃ³n.
Pero, al contrario que en la sociedad industrial, ese desarrollo nunca fue perpetuo, ni tampoco se esperÃ³ que
lo fuera. La sociedad industrial, en cambio, depende del crecimiento econÃ³mico constante,

4



estrechamente ligado al cientÃ−fico-tÃ©cnico. No podemos entender el origen del nacionalismo sin situarlo
en el contexto de esa sociedad en perpetuo crecimiento y, particularmente, sin comprender las
transformaciones que se producen en las relaciones entre gobierno y cultura respeto a las existentes en la
sociedad tradicional.

El crecimiento econÃ³mico y productivo requiere una gran movilidad en las actividades humanas y en
las funciones que se desempeÃ±an. La antigua estabilidad de la estructura funcional social es sencillamente
incompatible con el crecimiento y la innovaciÃ³n. En la sociedad industrial los cambios son continuos, la
propia persistencia del cambio ocupacional se convierte en caracterÃ−stica permanente del orden social. El
nacionalismo tiene su raÃ−z en una divisiÃ³n del trabajo compleja y, siempre y acumulativamente,
cambiante.

Este cambio continuo y acelerado, tanto del propio sistema funcional econÃ³mico como de la ocupaciÃ³n de
lugares dentro de Ã©l, tiene ciertas consecuencias importantÃ−simas. Normalmente las personas que en Ã©l
se insertan no pueden ocupar la misma casilla toda su vida, y raras veces pueden situarse en ella durante
generaciones. La consecuencia de esta movilidad es cierto igualitarismo. La sociedad moderna es
igualitaria porque es mÃ³vil, y ha de ser mÃ³vil porque la satisfacciÃ³n de su inmensa sed de crecimiento
asÃ− lo requiere.

Se trata de una sociedad que no puede levantar barreras de rango, casta o estamento demasiado elevadas
porque ello pondrÃ−a trabas a la movilidad. Los humanos pueden aguantar tremendas desigualdades si
Ã©stas son estables y estÃ¡n santificadas por la costumbre. Pero en una sociedad tan mÃ³vil como la
industrial, la costumbre no tiene tiempo de santificar nada. Evidentemente, la estratificaciÃ³n y la desigualdad
existen, y a veces de forma muy acusada, pero tienen un carÃ¡cter mÃ¡s discreto, atenuadas por cierta
gradualidad de las diferencias de riqueza y categorÃ−a. Comparada con la sociedad agraria, esta sociedad es
mÃ³vil e igualitaria.

Otro rasgo diferenciador de la sociedad industrial es que en ella la mayor parte de la educaciÃ³n que reciben
la mayorÃ−a de sus miembros es de tipo genÃ©rico, no estÃ¡ conectada especÃ−ficamente con una actividad
profesional sumamente especializada y, ademÃ¡s, la precede. Es curioso que, siendo la sociedad industrial en
muchos aspectos la mÃ¡s especializada que haya habido nunca, su sistema educativo es, sin duda, el menos
especializado, el mÃ¡s universalmente estandarizado de todos los tiempos. Todos los niÃ±os y adolescentes,
o la mayorÃ−a de ellos, reciben la misma clase de formaciÃ³n o educaciÃ³n hasta una edad relativamente
avanzada.

Aunque este hecho pueda parecer a primera vista paradÃ³jico, la generalizaciÃ³n de una formaciÃ³n
genÃ©rica desespecializada es absolutamente necesaria y coherente con la sociedad industrial. La clase de
especializaciÃ³n que se requiere en la sociedad industrial descansa precisamente sobre el cimiento de
una formaciÃ³n desespecializada y estandarizada.

Un ejÃ©rcito moderno lo que hace en primer lugar es someter a sus soldados a un adiestramiento genÃ©rico
comÃºn, que les hace adquirir e interiorizar el idioma, el ritual y los fundamentos bÃ¡sicos del ejÃ©rcito en
conjunto, y sÃ³lo despuÃ©s se les da uno mÃ¡s especializado. Se supone que todo recluta debidamente
adiestrado puede ser reciclado de una especialidad a otra sin demasiada pÃ©rdida de tiempo. En este aspecto,
una sociedad moderna es como un ejÃ©rcito moderno, pero a mayor escala. Proporciona a todos los reclutas
un adiestramiento largo y bastante completo: alfabetizaciÃ³n, cÃ¡lculo, hÃ¡bitos de trabajo y familiarizaciÃ³n
con los fundamentos tÃ©cnicos y sociales bÃ¡sicos. Para la gran mayorÃ−a de la poblaciÃ³n las tÃ©cnicas
distintivas que implica la vida laboral se superponen al adiestramiento bÃ¡sico y se supone que quien ha
adquirido dicho adiestramiento comÃºn puede ser reciclado para la mayorÃ−a del resto de los trabajos sin
demasiada dificultad.

El ideal de la alfabetizaciÃ³n universal y el derecho a la educaciÃ³n forman parte importante de los valores

5



modernos. Vivimos en un mundo en el que la transmisiÃ³n personal, informal, de conocimientos ya no
puede darse, entre otras razones porque las estructuras sociales en cuyo interior podÃ−a darse tal
transmisiÃ³n ya no existen. De ahÃ− que la Ãºnica clase de conocimiento que cuenta sea el que estÃ¡
autentificado por centros oficiales de enseÃ±anza. Todo esto sugiere que esta educaciÃ³n general,
estandarizada y genÃ©rica desempeÃ±a realmente un papel importante en el funcionamiento de la
sociedad moderna y que se trata de algo mÃ¡s que palabrerÃ−a y retÃ³rica.

Mientras que en las sociedades agrarias se educaba a los jÃ³venes mediante un aprendizaje sobre el terreno,
sin forzar el ritmo, como parte integrante del discurrir general de la existencia, y sin contar demasiado, o en
absoluto, con especialistas educativos (salvo una minorÃ−a que recibÃ−a un adiestramiento especializado), e
la sociedad industrial, en cambio, hay un adiestramiento que exige la intervenciÃ³n de especialistas y de
instituciones educativas.

Una sociedad como la industrial basada en el crecimiento constante y en la creencia en un perpetuo aumento
de las satisfacciones, cuya legitimidad depende de su capacidad para mantener y satisfacer esas expectativas,
se ve abocada a una innovaciÃ³n constante y, por ende, a una estructura ocupacional cambiante. En
consecuencia, sus miembros deben estar preparados para su redistribuciÃ³n en nuevas tareas (de una
generaciÃ³n a otra con certeza, y durante la vida muy a menudo). De ahÃ− la importancia del adiestramiento
genÃ©rico.

Pero no sÃ³lo la movilidad y el reciclaje exigen ese adiestramiento, sino tambiÃ©n el contenido de la
mayorÃ−a de las actividades profesionales. PrÃ¡cticamente todos los trabajos implican un intercambio de
comunicaciÃ³n con otra gente o la manipulaciÃ³n de mÃ¡quinas, lo que exige un lenguaje estÃ¡ndar
comprensible para todos. Por primera vez en la historia llega a usarse de forma general una comunicaciÃ³n
explÃ−cita y precisa. Las sociedades anteriores eran cada una funcional, jerÃ¡rquica y significativa y no
estaban perfectamente unificadas, sino que se componÃ−an de submundos dotados cada uno de su propio
lenguaje y de su propia lÃ³gica. En la sociedad tradicional, los lenguajes de la caza, la agricultura, los
diversos rituales, la cocina, etc., formaban sistemas autÃ³nomos. Juntar asertos extraÃ−dos de campos
dispares carecÃ−a de sentido. Por otra parte, en las cerradas comunidades locales del mundo tribal y agrario,
el contexto, el tono, el gesto, el rango y la situaciÃ³n lo eran todo a la hora de comunicarse. La claridad y la
formulaciÃ³n precisa y reglada se dejaba a los juristas, teÃ³logos o especialistas en ceremonias y era parte de
sus misterios. En cambio el nuevo mundo era unitario.

En resumen: ha surgido una sociedad basada en una tecnologÃ−a sumamente poderosa, con una expectativa
de crecimiento sostenido y que, ademÃ¡s, exige tanto una divisiÃ³n del trabajo mÃ³vil como una
comunicaciÃ³n continua, habitual y precisa entre extraÃ±os, que implica un significado explÃ−cito
comÃºn es decir, un idioma estÃ¡ndar. En esta sociedad el individuo debe ser adiestrado por especialistas y
no por su grupo local, si es que pertenece a alguno. El grado de alfabetizaciÃ³n y competencia tÃ©cnica que
se exige como moneda corriente a los miembros de esta sociedad para tener posibilidades reales de empleo y
gozar de una ciudadanÃ−a honorable plena y efectiva, es tan elevado que no puede ser proporcionada por las
unidades de parentesco o locales al uso. SÃ³lo lo puede hacer algo similar a un sistema educativo
“nacional” moderno.

El nacionalismo, la organizaciÃ³n de grupos humanos en unidades grandes, educadas de forma centralizada y
culturalmente homogÃ©neas, tiene una base profunda en exigencias estructurales propias de la sociedad
industrial. No es un movimiento fruto de una aberraciÃ³n ideolÃ³gica ni de un exceso emocional. Aunque los
nacionalistas, por lo general, no entiendan lo que hacen, el movimiento es la manifestaciÃ³n externa de una
profunda modificaciÃ³n que ademÃ¡s es inevitable.

Hoy en dÃ−a la posibilidad de emplearse, la dignidad, la seguridad y la autoestima de las personas se basan
normalmente en su educaciÃ³n y los lÃ−mites de la cultura en la que se han educado son tambiÃ©n los
lÃ−mites del mundo en el que moral y profesionalmente saben vivir. La educaciÃ³n provee al individuo de

6



identidad.

La educaciÃ³n por especialistas es hoy la norma general. Las familias ponen a sus hijos en manos de un
sistema educativo que es el Ãºnico que puede suministrarles el amplio campo de adiestramiento que requiere
la base cultural genÃ©rica. AsÃ− adquiere el individuo los fundamentos y las escalas de valores que hacen
que sus congÃ©neres le acepten, que le capacitan para asumir puestos en la sociedad y que le convierten en
“lo que es”. Esta infraestructura educativa es de grandes dimensiones, inexcusable y cara. Su mantenimiento
parece estar fuera del alcance incluso de las mayores y mÃ¡s ricas organizaciones de la sociedad, tales como
las grandes empresas industriales.

Se acabÃ³ la Ã©poca en que la educaciÃ³n era una tarea familiar, en que las personas se formaban dentro de
la aldea o el clan. Es precisamente la obligatoriedad de recibir una enseÃ±anza estandarizada la que da
la pista principal de por quÃ© Estado y cultura deben vincularse, cuando en el pasado su conexiÃ³n era
dÃ©bil, fortuita y, a menudo, escasa. A partir de aquÃ− es mÃ¡s fÃ¡cil explicar el nacionalismo y por quÃ©
vivimos en una era de nacionalismo.

La organizaciÃ³n de la sociedad agraria no propicia en absoluto el principio nacionalista, ni la convergencia
de las unidades culturales y polÃ−ticas, ni mucho menos la homogeneidad cultural dentro de cada comunidad
polÃ−tica. Muy al contrario, y como ocurriÃ³ en la Europa medieval, genera unidades polÃ−ticas que son
unas veces menores y otras mayores de lo que indicarÃ−an las fronteras culturales. SÃ³lo en muy contadas
ocasiones produjo un estado dinÃ¡stico que respondÃ−a en mayor o menor medida a un lenguaje y a una
cultura.

Por el contrario, la homogeneidad cultural es uno de los rasgos que acompaÃ±a a la sociedad industrial. No se
trata de que el nacionalismo imponga la homogeneidad, sino de que una necesidad objetiva e inevitable de
la sociedad industrial impone una homogeneidad que acaba aflorando en forma de nacionalismo.

Siendo asÃ−, la era de la transiciÃ³n al industrialismo estaba abocada a ser tambiÃ©n una era de
nacionalismo, un perÃ−odo de ajuste turbulento en el que las fronteras polÃ−ticas, las fronteras culturales, o
ambas, habrÃ−an de modificarse para satisfacer el nuevo imperativo nacionalista que se empezaba a hacer
palpable. Como los dirigentes no ceden territorios de buen grado, como el cambio de la propia cultura es a
menudo doloroso, y como ademÃ¡s habÃ−a tambiÃ©n culturas rivales que se disputaban el respaldo de la
gente, la consecuencia es que el perÃ−odo de transiciÃ³n estaba abocado a ser un perÃ−odo violento y
preÃ±ado de conflictos.

2. Procesos y movimientos nacionalistas hasta 1870.

A. El problema de las naciones “pequeÃ±as”.

En la Europa del siglo XIX la creaciÃ³n de nuevos Estados y el reforzamiento de los viejos grandes Estados
responden esencialmente a ciertas tendencias de la economÃ−a moderna. Friedrich List (1789-1846) subraya
la necesidad de unificar las entidades polÃ−ticas de lengua alemana para crear un mercado Ãºnico, capaz de
enfrentarse en igualdad de condiciones a las nacientes potencias industriales. La ampliaciÃ³n del mercado es
evidente entre las razones del Risorgimento italiano. El liberalismo quiere abolir los obstÃ¡culos polÃ−ticos a
la circulaciÃ³n de mercancÃ−as y hombres: laissez faire quiere decir laissez passer. Pero, por anÃ¡logas
razones, el desarrollo econÃ³mico acaba por mostrar tambiÃ©n la necesidad de dirigir la economÃ−a. SÃ³lo
un Estado capaz de controlar la economÃ−a puede llevar a cabo polÃ−ticas indispensables ante la creciente
complejidad de la producciÃ³n y la distribuciÃ³n, polÃ−ticas fiscales con que construir carreteras y lÃ−neas
fÃ©rreas, polÃ−ticas de incentivaciÃ³n empresarial, polÃ−ticas educativas para culturizar a la gente segÃºn
las exigencias del mercado. Y, en fin, polÃ−ticas proteccionistas que, erigiendo barreras aduaneras, defiendan
las manufacturas nacionales frente a la competencia de los paÃ−ses mÃ¡s avanzados. Por ello se precisa un
territorio de una “talla mÃ−nima”, suficientemente amplio. Con gran claridad, List destaca que “una

7



poblaciÃ³n numerosa y un territorio de una cierta extensiÃ³n, dotados de variados recursos nacionales,
constituyen los requisitos esenciales para la normal nacionalidad”, mientras que, por el contrario, “un Estado
demasiado pequeÃ±o nunca podrÃ¡ perfeccionar plenamente las distintas ramas productivas”.

AsÃ− pues, el nacionalismo liberal afirmaba que la naciÃ³n debÃ−a ser “progresiva”, capaz de desarrollar
una economÃ−a viable, una organizaciÃ³n estatal y una fuerza militar, es decir, tenÃ−a que ser al menos
relativamente grande, pues iba a ser la unidad “natural” del desarrollo de la sociedad moderna, liberal y
burguesa. Su principio era no sÃ³lo la independencia, sino tambiÃ©n la unificaciÃ³n. A veces habÃ−a
argumentos histÃ³ricos para la unificaciÃ³n (Alemania o Italia), pero si no, Ã©sta se formulaba como un
proyecto a realizar. No estÃ¡ claro, por ejemplo, que los eslavos balcÃ¡nicos se hayan considerado nunca
miembros de la misma naciÃ³n, pero los ideÃ³logos nacionalistas del siglo XIX soÃ±aron con un Estado
“yugoslavo” que unirÃ−a a serbios, croatas, eslovenos, bosnios, macedonios y otros, sueÃ±o unitario sin base
realista.

El paladÃ−n mÃ¡s elocuente y tÃ−pico de la “Europa de las nacionalidades”, G. Mazzini, propuso en 1857
un mapa de su Europa ideal que incluÃ−a 11 uniones de ese tipo: las naciones pequeÃ±as (como Irlanda)
tenÃ−an que integrarse federalmente o de otra forma en las naciones-estado viables, con alguna autonomÃ−a
sin determinar. Pero si se proponÃ−a eso, difÃ−cilmente se podrÃ−a criticar al imperio Habsburgo, por
ejemplo, por atentar contra el principio nacional.

Quienes identificaban la naciÃ³n con el progreso negaban el carÃ¡cter de autÃ©ntica naciÃ³n a los pueblos
pequeÃ±os y atrasados: el progreso debÃ−a reducirles a meros fenÃ³menos regionales dentro de las
autÃ©nticas naciones, mÃ¡s grandes, o incluso hacerles desaparecer mediante su asimilaciÃ³n a una cultura
nacional mÃ¡s amplia. La existencia, por ejemplo, de los bretones y de algunos vascos, catalanes y flamencos,
ademÃ¡s de los hablantes del provenzal y del occitano, fue perfectamente compatible con la naciÃ³n francesa
de la que formaban parte. Por otro lado, hubo pequeÃ±os grupos lingÃ¼Ã−sticos cuya minorÃ−a culta no
considerÃ³ grave la desapariciÃ³n de su lengua (muchos galeses se resignaron a ello a mediados del siglo XIX
y algunos hasta lo aprobaron para facilitar la entrada del progreso en su atrasado territorio).

En tales argumentos habÃ−a mucho de desigualdad y engaÃ±o. Algunas naciones (las grandes, las
“avanzadas” y, desde luego, la del ideÃ³logo en cuestiÃ³n) estaban destinadas a prevalecer en la lucha por la
vida. El argumento valÃ−a tambiÃ©n contra los idiomas regionales de la propia naciÃ³n, si bien podÃ−a no
implicar su desapariciÃ³n, sino sÃ³lo su degradaciÃ³n al nivel de dialecto. Cavour, por ejemplo, no negÃ³ el
derecho de los saboyanos a hablar en la Italia unificada su idioma propio (que Ã©l mismo usaba en privado),
pero insistiÃ³ en que sÃ³lo debÃ−a haber un idioma y un medio de instrucciÃ³n oficial, el italiano, quedando
los demÃ¡s en segundo lugar; por eso ni sicilianos ni sardos (con idiomas propios) insistieron en formar una
naciÃ³n aparte, y su problema se redefiniÃ³ como “regionalismo”. El problema tenÃ−a alcance polÃ−tico
cuando un pueblo pequeÃ±o aspiraba a la categorÃ−a de naciÃ³n, como cuando los checos rehusaron en 1848
la invitaciÃ³n de los liberales alemanes a participar en el Parlamento de Francfort (Ã©stos no negaban que
hubiera checos, simplemente constataban que los checos cultos leÃ−an y escribÃ−an alemÃ¡n y
compartÃ−an la alta cultura alemana; el hecho de que hablaran tambiÃ©n checo y compartie−ran la cultura
del pueblo llano no les parecÃ−a significativo).

Frente a las aspiraciones nacionalistas de los pueblos pequeÃ±os, los ideÃ³logos de las naciones grandes o
bien negaban su realidad o legitimidad (como hicieron los alemanes con los eslovenos, o los hÃºngaros con
los eslovacos), o los reducÃ−an a movimientos regionales (asÃ− trataban Cavour o Mazzini a los irlandeses),
o bien los aceptaban como algo ingobernable (caso de los checos). Por supuesto, si era factible, no se prestaba
ninguna atenciÃ³n a tales movimientos. Pocos extranjeros se dieron cuenta de que varias de las
naciones-estado mÃ¡s antiguas eran “plurinacionales” (Gran BretaÃ±a, Francia o EspaÃ±a), ya que galeses,
escoceses, bretones, catalanes, etc. no planteaban ningÃºn problema internacional ni (excepto, quizÃ¡s, los
catalanes) dificultades graves en la polÃ−tica interior de sus respectivos paÃ−ses.

8



B. Los procesos de unificaciÃ³n nacional: Italia y Alemania.

En el proceso de construcciÃ³n de naciones de la Europa del siglo XIX, los dos ejemplos de nacionalismo que
logra una unidad polÃ−tica a partir de varias entidades previas y de tamaÃ±o desigual son los reinos de Italia
y de Alemania. Ambos se producen en la dÃ©cada de 1860, afrontan conflictos bÃ©licos con potencias
externas y, sobre todo, disponen de un agente unificador importante: el reino de Prusia en Alemania y el de
Piamonte en Italia. Si se aÃ±ade la preponderancia de dos figuras polÃ−ticas, el piamontÃ©s Camillo Benso
di Cavour y el prusiano Otto von Bismarck, se completan mÃ¡s estas semejanzas. Los resultados histÃ³ricos
tambiÃ©n presentan algunos puntos comunes: ambos se convierten en monarquÃ−as y desarrollan una
maquinaria estatal muy fuerte, que ejerce un gran protagonismo no sÃ³lo en el proceso de industrializaciÃ³n
acelerada de ambos paÃ−ses, sino que contribuye a construir de forma rÃ¡pida los principales mitos de la
unificaciÃ³n, aunque el desarrollo de los factores nacionalistas serÃ¡ mucho mÃ¡s intenso en Alemania que
en Italia. Pero las concordancias terminan aquÃ−, pues hay profundas diferencias de tempos y contenidos, por
lo que merecen una atenciÃ³n especÃ−fica.

La unificaciÃ³n de Italia se logra en fa−ses sucesivas. Hacia 1859, el reino del Piamonte, apoyado por la
Francia de Luis NapoleÃ³n, derrota a Austria, lo que permite incorporar al proceso unificador la regiÃ³n de
LombardÃ−a y, tras celebrarse sendos plebiscitos de adhesiÃ³n, diversos estados del centro de la penÃ−nsula.
En 1860-1861 todo el sur se vincula al Piamonte, despuÃ©s de la expediciÃ³n de los “camisas rojas” de
Garibaldi, que se apodera de NÃ¡poles y Sicilia. El primer Parlamento italiano se reuniÃ³ en TurÃ−n en 1861.
En 1866, Austria cede el territorio de Venecia tras su derrota ante a Prusia, y en 1870, tras la caÃ−da del
Imperio francÃ©s, se incorpora la ciudad de Roma, que se convierte en la capital del nuevo Estado.

En la lucha por la unidad italiana surgen dos modelos diferentes. Uno, republicano y democrÃ¡tico, defendido
por la “joven Italia” de Mazzini, donde se forjaron lÃ−deres como Garibaldi. Esta opciÃ³n quedÃ³ bloqueada
tras el fracaso de las revoluciones de 1848, aunque la participaciÃ³n de Garibaldi en la conquista del sur fue
decisiva. El segundo, mÃ¡s moderado, lo representa el reino del Piamonte, cabeza de una regiÃ³n muy
industrializada y vinculada estrechamente a la economÃ−a francesa. La cabecera del periÃ³dico fundado por
Cavour en 1847, Il Risorgimento, sirviÃ³ de elemento definidor del proceso de unificaciÃ³n, a partir de
principios constitucionales y por agregaciÃ³n plebiscitaria de territorios al reino piamontÃ©s. La
unifi−caciÃ³n italiana, que no fue precedida de una uniÃ³n aduanera como en Alemania, tuvo, sin embargo,
un carÃ¡cter polÃ−tico mÃ¡s democrÃ¡tico, dada la activa participaciÃ³n en el proceso de lÃ−deres liberales
forjados en la experiencia de 1848 y en la lucha contra el Papado.

La unidad italiana extendiÃ³ a toda la penÃ−nsula el rÃ©gimen piamontÃ©s, de monarquÃ−a constitucional.
Pero los efectos mÃ¡s importantes fueron los econÃ³micos, al convertirse el Estado italiano en un poderoso
agente de modernizaciÃ³n del paÃ−s. La unidad repentina de regiones con estadios diferentes de desa−rrollo
econÃ³mico provocÃ³ la apariciÃ³n de fuertes desequilibrios entre un norte industrializado y un Mezzogiorno,
latifundista y agrario, que ha marcado la evoluciÃ³n italiana hasta la actualidad. Por eso tiene sentido la
reflexiÃ³n atribuida al marquÃ©s D'Azeglio de que, realizada la unidad polÃ−tica, era preciso “hacer a los
italianos”. Fue la tarea del nuevo estado hasta la Ã©poca de Giolitti e, incluso, de Mussolini.

La unidad de Alemania, realizada tambiÃ©n en pocos aÃ±os (guerras con Austria, 1866, y Francia, 1870),
descansa sobre supuestos diferentes. Por una parte, disponÃ−a de un espacio econÃ³mico unificado por el
Zollverein (1834), que favoreciÃ³ la progresiva integraciÃ³n aduanera de las docenas de unidades polÃ−ticas
existentes en la ConfederaciÃ³n GermÃ¡nica pos-napoleÃ³nica. Por otra, el fracaso del Parlamento de
Francfort en 1848 habÃ−a mostrado que la unidad no podÃ−a hacerse sobre bases democrÃ¡ticas y unitarias,
sino autoritarias y federales. La unificaciÃ³n alemana desemboca asÃ− en la creaciÃ³n de un imperio, el II
Reich, bajo hegemonÃ−a de Prusia. Su nacimiento tuvo lugar en 1871, al ser investido el rey prusiano
Guillermo I como emperador de los alemanes en Versalles, tras la derrota del Imperio francÃ©s. Se trata, sin
duda, de una “revoluciÃ³n desde arriba” del militarismo prusiano, realizada en un momento de transiciÃ³n
desde una sociedad agraria y tradicional a otra rÃ¡pidamente industrializada con las innova−ciones

9



tecnolÃ³gicas mÃ¡s avanzadas.

La evoluciÃ³n polÃ−tica del Imperio alemÃ¡n, dirigida hasta 1890 por Bismarck, se caracteriza por la
tendencia a construir un estado fuerte, un desarrollo econÃ³mico acelerado y un predominio polÃ−tico de la
aristocracia terrateniente (los junkers prusianos) capaz de hegemonizar la burguesÃ−a industrial y mantener al
margen del sistema, en una suerte de "integraciÃ³n negativa", al cada vez mÃ¡s poderoso movimiento obrero
socialdemÃ³crata. Los contrastes son la mejor definiciÃ³n de este nuevo estado europeo, al convivir en Ã©l
una monar−quÃ−a militar y aparentemente constitucional con polÃ−ticas tan innova−doras como el precoz
diseÃ±o de una polÃ−tica social que es el mÃ¡s claro precedente del Estado de bienestar del siglo XX. Estas
contradiccio−nes, que podrÃ−an dificultar el ejercicio de la polÃ−tica interior, se vieron atenuadas por la
primacÃ−a dada, por influencia de Bismarck, a la polÃ−−tica exterior, realizada de acuerdo con criterios
pragmÃ¡ticos y de inte−rÃ©s nacional, conocidos como realpolitik.

C. Otros procesos nacionalistas: Grecia, Irlanda.

La construcciÃ³n de un estado-naciÃ³n a partir de la separaciÃ³n de una unidad polÃ−tica superior fue poco
frecuente en la Europa del si−glo XIX. Aparte de BÃ©lgica, tan sÃ³lo lograron su independen−cia polÃ−tica
diversos pueblos sometidos al Imperio otomano (“el hombre enfermo de Europa”, en palabras del zar ruso
NicolÃ¡s I): fue el caso de Rumania (que se convirtiÃ³ en Estado independiente en 1861, tras la fusiÃ³n de los
principados danubianos de Moldavia y Valaquia en 1858), de Bulgaria (1878) y de Serbia (si bien con mucho
menos territorio del que creÃ−a que debÃ−a tener), que en diferentes momentos del siglo XIX vieron
reconocida su independencia del Imperio turco con la ayuda de las potencias europeas, especialmente Rusia y
Austria. Por su parte, el imperio Habsburgo, dentro del cual HungrÃ−a habÃ−a logrado un estado propio
gracias al compromiso de 1867, se enfrentÃ³ a problemas internos por sus nacionalidades (eslovenos, croatas,
checos, etc.), con demandas que iban desde la autonomÃ−a cultural a la independencia.

Mucho mÃ¡s frecuentes fueron los ejemplos de movimientos nacio−nalistas fracasados, que sÃ³lo en el siglo
XX lograrÃ−an su independencia, despuÃ©s de la caÃ−da de la monarquÃ−a danubiana y del derrumbe del
za−rismo. MÃ¡s allÃ¡ de las peripecias polÃ−ticas de cada caso, tres fue−ron los pueblos que concitaron
mayor apoyo a sus reivindicaciones na−cionales en la conciencia europea del siglo XIX: Polonia e Irlanda,
que no lograron su independencia hasta despuÃ©s de la 1Âª G.M., y Grecia, que fue el gran mito del
romanticismo occidental.

La independencia de Grecia (1830), aunque coetÃ¡nea de la de BÃ©l−gica, obedece a razones muy
diferentes, pues forma parte del proce−so de debilitamiento del Imperio otomano y de la presiÃ³n de las
po−tencias europeas, incluida Rusia, para abrirse paso desde el mar Negro al MediterrÃ¡neo oriental. Su
conversiÃ³n en estado inde−pendiente se logrÃ³ tras una cruenta guerra, en la que las tro−pas turcas lucharon
contra los insurrectos griegos, agrupados en torno a la Hetaira, sociedad secreta fundada en 1814. La
repercu−siÃ³n que este movimiento nacional tuvo entre los romÃ¡nticos de Occidente fue enorme, desde Lord
Byron, que encontrÃ³ la muerte en Misolonghi (1824) hasta el pintor E. Delacroix, que inmortalizÃ³ la
represiÃ³n de los rebeldes helenos por las tropas turcas en Escenas de la matanza de QuÃ−os (1824).

El movimiento irlandÃ©s era claramente nacionalista. La Hermandad Republicana Irlandesa (los fenianos),
con su EjÃ©rcito Republicano IrlandÃ©s (IRA), nacida en 1857, era heredera de las secretas fraternidades
revolucionarias anteriores a 1848. El masivo apoyo rural a los nacionalistas no era nuevo, ya que la mezcla de
conquista extranjera, pobreza y opresiÃ³n de los terratenientes angloprotestantes al catÃ³lico campesinado
irlandÃ©s movilizaba a cualquiera. Sus dirigentes pertenecÃ−an a la pequeÃ±a clase media y su propÃ³sito,
apoyado por la Iglesia, habÃ−a sido lograr un acuerdo moderado con los ingleses. Pero los fenianos no
tenÃ−an nada que ver con los moderados de clase media, su apoyo provenÃ−a exclusivamente de las masas
populares (incluso de sectores campesinos, a pesar de la hostilidad de la Iglesia) y propugnaban la
insurrecciÃ³n armada para lograr la independencia total de Inglaterra.

10



Su ideologÃ−a no era tradicionalista, si bien su nacionalismo laico no puede ocultar el hecho de que para la
gran mayorÃ−a de los irlandeses lo que definÃ−a su naciÃ³n era la fe catÃ³lica. El fenianismo se limitÃ³ a
rechazar a Inglaterra y a pedir, mediante la revoluciÃ³n, la total independen−cia para un pueblo oprimido,
confiando en que asÃ− se resolvieran los problemas de explotaciÃ³n. Y ni siquiera lograron realmente este
objetivo, porque a pesar de su abnegaciÃ³n y heroÃ−smo, sus aisladas insurrecciones (1867) fueron dirigidas
con notable incompetencia y sus dramÃ¡ticos golpes sÃ³lo consiguieron una publicidad temporal y, a veces,
negativa, si bien generaron la fuerza que obtendrÃ−a en 1922 la independencia de la mayor parte de Irlanda.

Incluso fuera de Europa era dramÃ¡ticamente visible el fenÃ³meno nacionalista. Â¿QuÃ© fue la guerra civil
de Estados Unidos sino el intento de mantener la unidad de la naciÃ³n contra la disgregaciÃ³n? Â¿QuÃ© fue
la restauraciÃ³n Meiji sino la apariciÃ³n de una nueva y orgullosa “naciÃ³n” en el JapÃ³n? La fabricaciÃ³n
de naciones, como lo denominÃ³ Walter Bagehot, se estaba produciendo en todo el mundo y era un rasgo
dominante en la Ã©poca.

D. Los movimientos nacionalistas: etapas y bases sociales.

Sea cual fuera su naturaleza y su programa, los movimientos que representa−ban “la idea nacional” crecÃ−an
y se multiplicaban. Todos propugnaban cambios polÃ−ticos mÃ¡s o menos ambiciosos y por eso eran
“nacionalistas”. Miroslav Hroch ha hecho una Ãºtil divisiÃ³n de la historia de los movimientos nacionales en
tres fases.

La fase A es meramente cultural, literaria y folclÃ³rica y no tiene ninguna implicaciÃ³n polÃ−tica. Se puede
calificar de sentimental, pues en ella predomina el mito y la propaganda. Hacia 1850 la mayorÃ−a de los
movimientos nacionalistas nuevos estaban en esa fase.

En la fase B, el movimiento tiende a hacerse polÃ−tico: aparecen grupos mÃ¡s o menos numerosos de
cuadros dedicados a “la idea nacional”, se publican periÃ³dicos y obras literarias, se organizan sociedades
nacionales, se intentan establecer instituciones educativas y culturales, surgen otras actividades mÃ¡s
polÃ−ticas. En esta etapa, por lo general, al movimiento le falta aÃºn un apoyo serio del conjunto de la
poblaciÃ³n. Ã�ste proviene, sobre todo, de los estratos ilustrados medios situados entre las masas y la
burguesÃ−a o aristocracia locales: maestros, curas de aldea, algunos tenderos y artesanos, algunos hijos de
campesinos que han ascendido socialmente. Los estudiantes de universidades, seminarios o escuelas
superiores de ideologÃ−a nacionalista aportan militantes activos. En las naciones “histÃ³ricas” que para
resurgir como Estados sÃ³lo necesitaban eliminar el gobierno extranjero (como HungrÃ−a, Polonia o
Noruega), la minorÃ−a culta local aportaba unos cuadros mÃ¡s directamente polÃ−ticos y a veces una base
mÃ¡s amplia al nacionalismo. Obviamente, los sectores mÃ¡s tradicionales, atrasados o pobres (siervos,
campesinos, obreros) son los Ãºltimos en participar en tales movimientos, siguiendo la senda trazada por las
minorÃ−as cultas. En conjunto, esta fase del nacionalismo finaliza entre 1848 y la dÃ©cada de 1860 en el
norte, oeste y centro de Europa, mientras que los pueblos mÃ¡s pequeÃ±os del BÃ¡ltico y los eslavos entran
entonces en esa fase.

La fase C se inicia cuando el programa nacionalista, bajo la influencia, normalmente, de la clase media
liberal-de−mo−crÃ¡tica, obtiene el apoyo de las masas (al menos, en parte) que los nacionalistas afirman
siempre representar. Por lo general, la transiciÃ³n de la fase B a la C tiene una cierta relaciÃ³n con el
desarrollo polÃ−tico y econÃ³mico. En los territorios checos, por ejemplo, empezÃ³ con la revoluciÃ³n de
1848, decayÃ³ en la dÃ©cada represora de 1850, y creciÃ³ mucho durante el rÃ¡pido progreso econÃ³mico
de la de 1860, cuando las condiciones polÃ−ticas fueron mÃ¡s favorables. Por entonces una burguesÃ−a
checa autÃ³ctona habÃ−a adquirido suficiente riqueza para fundar un eficaz Banco checo e instituciones tan
caras como un Teatro Nacional en Praga (1862); ademÃ¡s, organizaciones culturales de masas se extendÃ−an
por las zonas rurales y las campaÃ±as polÃ−ticas posteriores al compromiso austrohÃºngaro de 1867 se
presentaban en manifestaciones masivas al aire libre (unas 140 con 1.500.000 participantes en 1868-1871).
Este tipo de nacionalismo masivo era nuevo y muy distinto del nacionalismo de minorÃ−a culta o de clase

11



media que caracterizÃ³ al movimiento alemÃ¡n o italiano. El desarrollo de la democracia y de la sociedad de
masas a finales del siglo XIX facilitarÃ¡ esta fase.

TambiÃ©n existÃ−a desde hacÃ−a tiempo otra forma de nacionalismo mÃ¡s popular. En los Balcanes,
campesinos y montaÃ±eses se rebelaban contra el gobierno turco, unidos por la conciencia de opresiÃ³n, la
xenofobia, una vinculaciÃ³n a la tradiciÃ³n, la fe verdadera y un vago sentido de identidad Ã©tnica. Tales
sublevaciones contribuye−ron, como vimos, a la destrucciÃ³n del imperio otomano y creaciÃ³n de nuevos
estados (Rumania 1861, Bulgaria 1878).

Por su parte, el socialismo habÃ−a surgido inicialmente como un gran enemigo del nacionalismo, al que
consideraba puramente burguÃ©s. La socialdemocracia austriaca, por ejemplo, que veÃ−a en el imperio
plurinacional un campo mÃ¡s propicio para la lucha de clases, apoyÃ³ en 1868 al imperio austrohÃºngaro
frente a los nacionalismos secesionistas, dirigiendo un “manifiesto al pueblo trabajador de Austria” en
alemÃ¡n, checo, polaco, rumano, italiano y hÃºngaro: “La Ã©poca de las secesiones nacionalistas ha pasado.
El principio nacional, hoy dÃ−a, sÃ³lo queda en la agenda de los reaccionarios. El mercado nacional no
reconoce fronteras nacionales, el comercio mundial pasa por encima de las fronteras lingÃ¼Ã−sticas”. Y en
1870 el periÃ³dico espaÃ±ol La Solidaridad afirmaba: “La idea de patria es una idea mezquina, indigna de la
noble inteligencia de la clase trabajadora. Â¿La Patria? La Patria del obrero es el taller; el taller de los hijos
del trabajo es el mundo entero”.

Pero el nacionalismo avanzÃ³ tambiÃ©n entre la clase obrera, junto a su conciencia polÃ−tica, aunque sÃ³lo
fuera porque la tradiciÃ³n revolucionaria era nacional (como en Francia) y porque los dirigentes de los nuevos
movimientos obreros tambiÃ©n se hallaban implicados en la “cuestiÃ³n nacional”. De hecho, si no existÃ−a
una conciencia polÃ−tica “nacional” lo que habÃ−a era mÃ¡s una conciencia de carÃ¡cter localista que un
“internacionalismo proletario”. AdemÃ¡s, eran pocas las personas de izquierda que hacÃ−an una elecciÃ³n
tajante entre la lealtad nacional y una supranacional−−: en la prÃ¡ctica, el “internacionalismo” de la izquierda
significaba la solidaridad con quienes luchaban por la misma causa en otras naciones, lo cual era compatible
con una creencia nacionalis−ta profunda. El proletariado, como la burguesÃ−a, era internacional sÃ³lo en
teorÃ−a. En la prÃ¡ctica existÃ−a como conjunto de grupos definidos por su estado nacional o su
peculiaridad Ã©tnico-lingÃ¼Ã−stica (alemana, hÃºngara o eslava, por ejemplo, en el caso del imperio
austrohÃºngaro). Dado que la ideologÃ−a de las elites dirigentes hacÃ−a coincidir al Estado con la naciÃ³n,
hacer polÃ−tica estatal implicaba hacer polÃ−tica nacional.

3. La “construcciÃ³n” de naciones.

A. El nacionalismo de Estado.

Retomando cuestiones ya apuntadas, no parecen ser las aspiraciones de la naciÃ³n las que crean el
nacionalismo, sino que ocurre justamente lo contrario: el nacionalismo antecede a la naciÃ³n. Se suele
aceptar la idea de que, en ciertos grupos humanos, existe una especie de identidad nacional (o al menos la
bÃºsqueda de dicha identidad) y que de ese sentimiento surge el nacionalismo. Pero historiadores como
Breuilly, aun admitiendo que el nacionalismo se construye sobre un cierto sentido de identidad cultural,
afirman que es el propio nacionalismo el creador de dicho sentido de identidad. AsÃ− pues, el nacionalismo
no fue el factor decisivo en la creaciÃ³n de Estados, pero sÃ− fue esencial para legitimar los nuevos Estados
nacionales.

En realidad, el Estado nacional se fabricÃ³ por polÃ−ticos de las clases cultas al margen de los sentimientos y
de la voluntad del pueblo en cuyo nombre enarbolaban la bandera nacionalista. MÃ¡s tarde, una vez
constituido el Estado, se creÃ³ “la naciÃ³n”, es decir, se construyÃ³ un sentimiento de pertenencia e identidad
cultural, y en esa construcciÃ³n juegan un papel esencial las instituciones del Estado: la escuela, sobre todo, y
tambiÃ©n el ejÃ©rcito (el servicio militar), la administraciÃ³n unificada, etc. Hobsbawm, como Gellner,
destaca el elemento de invenciÃ³n, de ingenierÃ−a social que actÃºa en la construcciÃ³n de naciones. A este

12



nacionalismo identificado con un Estado territorial y promovido por el propio gobierno se le llama
nacionalismo de Estado.

AsÃ− pues, el nacionalismo engendra las naciones. No puede negarse que aprovecha, si bien de forma muy
selectiva, las culturas preexistentes. Pero, a menudo, las culturas cuya resurrecciÃ³n y defensa se arroga el
nacionalismo, son de su propia invenciÃ³n o las ha modificado hasta resultar irreconocibles. “Interpretar mal
la propia historia forma parte de ser una naciÃ³n”, decÃ−a Renan. A menudo los historiadores han aportado
una base esencial a la ideologÃ−a de los movimientos nacionalistas: la invenciÃ³n de una historia nacional
para fomentar una memoria colectiva. Pocas veces los historiadores ocupan un papel tan central en la historia
real. Para eso, estos historiadores tenÃ−an que olvidar su rigor cientÃ−fico y convertirse en autores
propagandistas de ciencia-ficciÃ³n. Como dijo Hobsbawm, “ningÃºn historiador serio de las naciones y del
nacionalismo puede ser un nacionalista polÃ−tico comprometido”.

Durante siglos, la gente habÃ−a vivido profundamente enraizada en un lugar al que llamaba patria. Pero esa
“tierra patria” en nada se parecÃ−a al territorio de una naciÃ³n moderna: era el centro de una comunidad real
de seres humanos con relaciones entre sÃ−, en un marco muy restringido, no una poblaciÃ³n de varios
millones de personas. El mismo vocabulario lo demuestra. En espaÃ±ol, el tÃ©rmino patria no fue
sinÃ³nimo de EspaÃ±a hasta finales del siglo XIX; en el siglo XVIII sÃ³lo significaba la aldea o comarca
donde nacÃ−a uno. El nacionalismo y el Estado aplicaron los conceptos relacionados de familia, vecino y
suelo patrio a unos territorios y poblaciones de tal tamaÃ±o que convirtieron tales conceptos en simples
metÃ¡foras.

Pero con el declive de las comunidades a las que estaba acostumbrada la gente (la aldea, la familia, la
parroquia, el barrio, el gremio...), declive producido porque ya no abarcaban, como antes, la mayorÃ−a de los
acontecimientos de la vida y de la gente, sus miembros sintieron la lÃ³gica necesidad de algo que ocupara su
lugar. Y fue la comunidad imaginaria de la naciÃ³n identificada con el Estado y su territorio la que pudo
llenar ese vacÃ−o. AsÃ−, la patria pasÃ³ a designar algo muy distinto de lo que habÃ−a significado
durante siglos, vinculÃ¡ndose a ese fenÃ³meno caracterÃ−stico del siglo XIX que es la naciÃ³n-estado.

Â¿CÃ³mo pudo el Estado crear el concepto de naciÃ³n y de patria ligado al de Estado? Los gobiernos
podÃ−an llegar cada vez mÃ¡s directa y cotidianamente al ciudadano a travÃ©s de funcionarios modestos
pero omnipresentes, desde los carteros y policÃ−as hasta los maestros y, en muchos paÃ−ses, los empleados
del ferrocarril. PodÃ−an exigir el compromiso personal activo de los varones con el Estado especialmente, a
travÃ©s del servicio militar, es decir, podÃ−an exigir su patriotismo. Y necesitaban dicho patriotismo porque
en esa Ã©poca cada vez mÃ¡s democrÃ¡tica la autoridad ya no podÃ−a confiar en que los distintos grupos
sociales se sometieran espontÃ¡neamente a sus superiores en la escala social, como habÃ−a sido tradicional, y
la religiÃ³n tampoco era ya una garantÃ−a eficaz de obediencia social. Unir a los habitantes del Estado contra
la subversiÃ³n y la disidencia era, por tanto, una necesidad.

La naciÃ³n, nueva religiÃ³n cÃ−vica de los Estados, constituyÃ³ un nexo que unÃ−a a todos los
ciudadanos con el Estado y era al mismo tiempo un contrapeso frente a todos los que apelaban a otras
lealtades por encima de la del Estado: la religiÃ³n, la clase social (el socialismo) o una nacionalidad no
identificada con el Estado. En los estados constitucionales, cuanto mÃ¡s intensa era la participaciÃ³n de las
masas en la polÃ−tica a travÃ©s de las elecciones, mÃ¡s posibilidades habÃ−a de que esas voces disidentes
fueran escuchadas, y por tanto, se hacÃ−a mÃ¡s necesaria esa operaciÃ³n de ingenierÃ−a social que
pretendÃ−a que los ciudadanos se identificasen con el Estado, es decir en dotarlos de sentimientos
patriÃ³ticos.

Incluso los Estados no constitucionales comprendieron la fuerza polÃ−tica que radicaba en la capacidad de
apelar a sus sÃºbditos tanto sobre una base nacional (una especie de llamamiento democrÃ¡tico sin los
peligros de la democracia) como sobre su deber de obediencia a las autoridades sancionadas por Dios. En la
dÃ©cada de 1880 el zar de Rusia, enfrentado a agitaciones revolucionarias, comenzÃ³ a aplicar una

13



polÃ−tica que basaba su gobierno no sÃ³lo en los principios de la autocracia y la religiÃ³n ortodoxa, sino
tambiÃ©n en la naciÃ³n, es decir, apelando a los rusos en tanto que rusos. Casi todos los reyes del siglo XIX
se vieron obligados a utilizar un disfraz nacional, pues casi ninguno era nativo del paÃ−s que gobernaba. La
mayorÃ−a de los prÃ−ncipes y princesas que se convirtieron en monarcas o reyes consortes del Reino Unido,
Grecia, Rumania, Rusia o Bulgaria eran alemanes y tuvieron que aprender rÃ¡pidamente otra lengua (que
hablaban, por tanto, con acento extranjero).

La movilizaciÃ³n de la poblaciÃ³n y la expansiÃ³n del Estado son los dos procesos complementarios del
nacionalismo dirigido por el Estado. Grandes ejÃ©rcitos permanentes sustituyen a las tropas de
mercenarios, los gobiernos concentran recursos mediante la Hacienda, la educaciÃ³n, el control de la
poblaciÃ³n por la burocracia administrativa (registros, empadronamiento, visados) y sistemas judiciales en
vez del gobierno indirecto por nobles, clÃ©rigos y autoridades locales. Posteriormente, los Estados crean
sÃ−mbolos, museos, arte, fiestas y deporte nacionales, un proceso de nacionalizaciÃ³n que llega hasta
nuestros dÃ−as.

B. Los mecanismos estatales de “construcciÃ³n” de naciones.

A lo largo del siglo XIX las clases dirigentes emprenden la difÃ−cil tarea, ausente en los regÃ−menes
absolutistas previos, de hacer homogÃ©neos, en el plano material y cultural, los territorios y las poblaciones
de sus respectivos paÃ−ses. AsÃ− nace realmente el Estado nacional.

a. El desarrollo de un sistema de comunicaciones.

Hacia ese objetivo se dirige, en primer lugar, el empeÃ±o por facilitar la movilidad fÃ−sica de hombres y
mercancÃ−as dentro de cada paÃ−s. A mediados del siglo XIX, aun en los paÃ−ses mÃ¡s ricos, el sistema de
comunicaciones era balbuciente, concentrado en torno a las ciudades grandes, construido para servir a la
capital mÃ¡s que a la periferia. Caminos tortuosos, vados peligrosos, diligencias lentas, hacÃ−an de cada
desplazamiento, ademÃ¡s de molesto, casi una hazaÃ±a. En la Francia del Segundo Imperio (1851-1870) los
pocos que iban a ParÃ−s desde provincias, aunque sÃ³lo fuera una vez en su vida, eran llamados
“parisienses”, como los peregrinos que regresan de la Meca, orgullosos toda su vida del tÃ−tulo adquirido.

Durante el siglo XIX el esfuerzo financiero en la construcciÃ³n de carreteras, puentes y canales crece por
todas partes, mientras que los nuevos medios de transporte a vapor, por tierra y mar, reducen en tiempo y
coste los viajes. En Italia, el programa de construcciÃ³n de una red nacional, que acerque las regiones
extremas de la penÃ−nsula y dÃ© un contenido efectivo a la unidad alcanzada sÃ³lo en materia polÃ−tica y
administrativa, se efectÃºa en poco tiempo y ya en 1866 se conecta Bari y NÃ¡poles con Bolonia, GÃ©nova,
MilÃ¡n y TurÃ−n.

La mayor facilidad de transporte hace que muchos campesinos se marchen a la ciudad. La gente puede
trasladarse adonde hay expectativas de trabajo, huir de las tierras afectadas por la filoxera, abandonar las
zonas agrÃ−colas superpobladas, cumplir la aspiraciÃ³n a una existencia urbana que se cree mÃ¡s fÃ¡cil.
Ellos mismos, tras regresar al pueblo, difundirÃ¡n entre sus paisanos modos y objetos de la vida urbana,
convirtiÃ©ndose en vehÃ−culos de unificaciÃ³n cultural. El nueve trÃ¡fico de hombres y mercancÃ−as
favorece la amalgama territorial y social de los usos alimentarios, los sistemas productivos, las maneras de
vestir, los enseres domÃ©sticos, las costumbres y las maneras de pensar y, obviamente, familiariza a la gente
con un lenguaje comÃºn cada vez mÃ¡s alejado de los dialectos locales. Hacia 1840 las sociedades
ferroviarias inglesas unifican la hora sobre el conjunto del territorio cubierto por sus lÃ−neas, poniendo fin a
la tradicional diferencia de los horarios locales. Procedimientos parecidos se adoptarÃ¡n en los demÃ¡s
paÃ−ses. En Alemania, el horario Ãºnico (sobre la base del huso horario) se adopta en 1893. El tiempo local
muere por doquier y es sustituido por un tiempo nacional.

b. La funciÃ³n nacionalizadora del ejÃ©rcito.

14



El ejÃ©rcito tambiÃ©n desempeÃ±a una importante funciÃ³n nacionalizadora. Durante el servicio militar
los reclutas conocen a jÃ³venes de otras regiones, se familiarizan con la lengua nacional, asumen
comportamientos estÃ¡ndares que dictan los reglamentos vigentes, conocen un estilo de vida diferente, a
menudo superior al de sus aldeas. Vivido en principio con gran rechazo, el servicio militar parece aceptarse
mejor a finales del siglo XIX. Los ejÃ©rcitos, que tradicionalmente saqueaban los campos y se granjeaban el
odio campesino, se convierten en “nuestro ejÃ©rcito”, exaltado por maestros, curas, periÃ³dicos y panfletos
patriÃ³ticos.

c. El importante papel de la escuela.

El compromiso del Estado con la enseÃ±anza no es uniforme ni obtiene resultados iguales, pero en todas
partes se aprecia la utilidad de culturizar a las masas populares a niveles mÃ−nimos (hablar, leer, escribir en
la lengua nacional). Se trata de hacer funcionar ese sistema de relaciones que constituye el nÃºcleo de la
modernizaciÃ³n del siglo XIX: intercambios econÃ³micos, movimientos de poblaciÃ³n, relaciones entre
ciudadanos y organismos pÃºblicos. El mismo nacionalismo es una respuesta a las exigencias culturales de la
sociedad industrial, la cual, para mantener el desarrollo econÃ³mico, depende de una fuerza de trabajo
mÃ³vil, instruida, culturalmente homogÃ©nea, capaz de adquirir con rapidez nuevas especializaciones y de
comunicarse en un lenguaje “racional”, independiente del contexto.

La enseÃ±anza elemental, que en la segunda mitad del siglo XIX tiende a ser gratuita y obligatoria en gran
parte de Europa occidental, es un paso decisivo para la “nacionalizaciÃ³n de las masas”. El perÃ−odo
1875-1914 es la era de la escuela primaria. El nÃºmero de maestros creciÃ³ notablemente, asÃ− como el de
alumnos escolarizados, que se duplica y hasta se triplica.

SegÃºn la pedagogÃ−a oficial, la escuela tiene que proporcionar conocimiento, unificar valores, indicar
comportamientos sobre la higiene personal, los usos en la vida social y en la domÃ©stica, corrigiendo “la
brutalidad salvaje y la tosquedad naturales en los campesinos”. En la escuela se aprende a leer y escribir, pero
tambiÃ©n que los baÃ±os frÃ−os son perjudiciales, que observar las fiestas es un deber religioso, que el
cansancio fÃ−sico debilita el cuerpo menos que el placer, que la justicia protege a los buenos y castiga a los
malos. En este breviario se encierran, ejemplificados, fÃ¡ciles de recordar, los valores de la autoridad estatal,
de la familia y de la religiÃ³n, del trabajo y del ahorro, que forman la conciencia colectiva del ciudadano y
dan sentido al concepto de patria. El Estado nacional pretende de sus “ciudadanos” un grado de
identificaciÃ³n que ningÃºn monarca absoluto nunca hubiera pensado en pedir a sus sÃºbditos. En la escuela
la patria se enseÃ±a a travÃ©s de su historia y sus antiguas glorias, verdaderas o supuestas; con la narraciÃ³n
de guerras Ã©picas y justas para defenderse de enemigos exteriores; con las biografÃ−as de los hÃ©roes, que
dan rostro al vago concepto de patria; mediante los grandes mapas que ocupan una pared del aula y muestran
toda Italia, Francia o Alemania, indicando fronteras y distancias que no dicen nada concreto a los colegiales,
pero que les familiariza con la forma del paÃ−s: un sÃ−mbolo, entre muchos, de la “religiÃ³n nacional”.
Hasta el triunfo de la televisiÃ³n ningÃºn medio de propaganda fue tan eficaz como las aulas.

La escuela introduce a personas que siempre han vivido en un Ã¡mbito local en una cultura general, adquirida
por vÃ−a intelectual y no por experiencia, en una serie de conceptos abstractos, desde el lenguaje hasta el
contar, desde el estudio del pasado hasta la educaciÃ³n cÃ−vica. El trabajo pierde las connotaciones concretas
del oficio paterno y se convierte en un principio moral, con lo que, aun en contextos aÃºn ampliamente
campesinos y artesanos, la escuela acabarÃ¡ por desacreditar la habilidad manual en beneficio del trabajo con
libros.

AsÃ−, entre ferrocarriles, desfiles marciales y escuelas, la patria toma consistencia como sentimiento
colectivo. La identidad nacional, destacan Gellner o Hobsbawm, nace de polÃ−ticas pÃºblicas apropiadas,
promovidas por elites dirigentes y en relaciÃ³n con las exigencias de las nuevas sociedades industriales. Es un
proceso administrado esencialmente desde arriba, un “artefacto polÃ−tico”. No obstante, la capacidad del
Estado para homogeneizar culturalmente su territorio no depende sÃ³lo de la mayor o menor eficacia de sus

15



dirigentes, sino de condiciones de partida que son muy distintas de un paÃ−s a otro, y de las respuestas que a
los impulsos de las elites da la gente. El estado nacional, por otra parte, cuenta con su propia fuerza
legitimadora, que nace de su apoyo a la demanda de identidad que surge de cada comunidad.

Los Estados crearon, pues, con gran celo y rapidez naciones, es decir, patriotismo nacional y
ciudadanos homogeneizados lingÃ¼Ã−stica y administrativamente. En Francia la RepÃºblica logrÃ³
convertir a los campesinos en franceses. En EEUU saber inglÃ©s se convirtiÃ³ en un requisito para ser
ciudadano y desde 1880 se introdujo en las escuelas el rito del homenaje diario a la bandera. En el imperio
Habsburgo, donde el reconocimiento de la realidad plurinacional permitÃ−a una educaciÃ³n primaria (e,
incluso, secundaria) en otra lengua distinta de la estatal, Ã©sta gozaba de una ventaja decisiva en la
educaciÃ³n superior.

29

HÂª ContemporÃ¡nea Universal (hasta 1945) - Lectura 5

16


	00089350.html

