Lectura 5. Naciones y nacionalismos

Uno de los hechos mAs decisivos de la A©poca contemporAnea ha sido la difusiA3n de la ideologA—a del
nacionalismo y la constituciA3n de los esta—dos nacionales. La apariciA3n del nacionalismo, concebido
inicialmen—te como “principio de nacionalidad”, se remonta a la IlustraciA3n, aunque fue la experiencia de la
RevoluciA3n Francesa y el triunfo del romanticismo su gran caldo de cultivo. El rechazo romAjntico de la
tradiciA3n ilustrada, asA— como el gran valor que da—n los romA;nticos a las tradiciones populares, en
especial la len—gua y la literatura, permite la postulaciA3n del pueblo como sujeto polA——tico frente al
individualismo de raA—z liberal.

La formaciA3n de los estados nacionales es un proceso lento, iniciado tambiA©n en la A@poca de las
revoluciones liberales y que ha sido una tendencia constante hasta la actualidad. La sustituciA3n de las
monarquA—as absolutas y de los grandes imperios, asA— como la agrupaciAn en una unidad superior de
pequeAzas repA°blicas y principados, ha sido realizada a travA©s del estado-naciA3n, que se ha convertido
asA— en la fA3rmula predominante de organizaciA3n polA—tica del mundo contemporA;jneo. Aunque la gran
eclosiA3n del nacionalismo tuvo lugar en el siglo XX, tanto en la A©poca de entreguerras como en el periodo
de la descolonizaciA3n, es en el siglo XIX cuando se delimitan sus principales orientaciones ideolA3gicas y
cuando se producen tanto las unificaciones nacionales clA;jsicas en Europa (Italia y Alemania), como el
despertar de las culturas nacionales sometidas al dominio polA—tico de imperios o estados plurinacionales.

A principios del siglo XIX existA—an en Europa tan sA3lo unas pocas comunidades polA—ticas definibles
como “estados-naciA3n” (EspaAia, Por—tugal, Francia, Gran BretaA+a, PaA—ses Bajos, Dinamarca y
Suecia), tres imperios (Rusia, Austria y TurquA—a) y mA|s de treinta grupos A©tnicos sin estado, incluidos
algunos tan numerosos como los alemanes, en—tre los que destacaba el reino de Prusia. Doscientos aA+os
mAs tarde, casi todos estos grupos se han convertido en estados naciona—les o al menos han sido reconocidos
como naciones. Durante el siglo XIX, a pesar del arraigo que lograron las ideologA—as nacionalistas, pocos
grupos A©tnicos se convirtieron en estados-naciA3n. Fue a partir de la 1A* G.M., con los efectos de la
RevoluciA3n Rusa y el derrum—be de los grandes imperios europeos, cuando el principio wilsoniano de la
autodeterminaciA3n de los pueblos alentA3 la creaciA3n de nume-rosos estados-naciA3n.

1. Las dificultades de una definiciA3n: naciA3n, ideologA—a y mito.

Uno de los problemas que plantea el estudio del nacionalismo es la cambiante y variable naturaleza del
mismo. Los tA@rminos “naciA3n”, “nacionalidad” o “nacionalismo” se utilizan para designar fenA3menos
muy diferentes. AsA—, por ejemplo, hay un nacionalismo revolucionario, unido a las luchas del liberalismo y
la democracia, y un nacionalismo conservador que aA+ora la sociedad tradicional del Antiguo RA©gimen.
Hay un nacionalismo de Estado y un nacionalismo “sin Estado”, de minorA—as dentro de un Estado. Hay
nacionalismo en todas las potencias europeas antes de 1914, pero tambiA©n, mA;s tarde, en las colonias que
luchan por su emancipaciA3n. El nacionalismo es un componente fundamental de los estados fascistas pero
tambiA©n hay nacionalismo de Estado en los paA—ses democrAjticos, asA— como reivindicaciones
nacionalistas (incluso, nacionalidades reconocidas) en el seno de los mismos.

Al margen de la confusiA3n en torno a los conceptos, la tipologA—a y las diferentes teorA—as explicativas, el
tA©rmino “naciA3n” y los conceptos de A©I derivados parecen expresar algo muy importante en los asuntos
humanos, pero A;quA© exactamente? No es fAjcil contestar.

La ideologA—a del nacionalismo no es unA—voca desde sus propios orA—genes. Confluyen en ella una gran
diversidad de tradiciones de pensamiento y de lealtades de los individuos. La palabra “naciA3n”, en su
acepciA3n medieval, designaba a los nacidos en un mismo lugar, pero carecA—a de dimensiA3n polA—tica. Es
en el trAjnsito de la IlustraciA3n a la sociedad liberal cuando adquiere el sentido mAjs preciso de una



comunidad polA—tica determinada. Incluso durante el siglo XIX permanecerA; la indefiniciA3n del
tA©rmino, al aplicarse a entidades bien diferentes. Sin embargo, desde la segunda mitad del siglo XIX, la
naciA3n se identificA3 cada vez mA;s claramente con un grupo A©tnico. SegA°n el historiador checo
Miroslav Hroch, la naciA3n responde a la existencia de un grupo humano dotado no sA3lo de relaciones
internas (econA3micas, culturales o religiosas), sino de una conciencia colectiva de pertenencia al grupo y una
memoria compartida de un pasado comA®n, real o imaginado, entendido como destino.

A. Las grandes corrientes ideolA3gicas del nacionalismo.

La naciA3n, por tanto, se convierte en el lugar de encuentro de los que luchan contra el absolutismo
polA—tico, pero tambiA©n de los que hablan una misma lengua y tienen una misma cultura. Admite, pues,
posiciones muy distintas. Esta divergencia ideolA3gica se puede rastrear ya en la propia IlustraciA3n europea,
con Locke o Montesquieu por una parte y Rousseau o Herder por la otra. En general, se han podido distinguir
dos grandes tipos de ideologA—a nacionalista: a) la orgA;nico-historicista, de raA—z cultural, y b) la
voluntarista, de orientaciA3n liberal. En nombre de cada uno de ellos, aunque con dosis diversas de cada uno
de estos tipos de nacionalismo, se forjaron los estados-naciA3n en toda la A@poca contemporAnea.

a. La naciA3n romA ntica o esencialista.

El nacionalismo de carAjcter orgA;nico tiene su mejor expresiA3n en la corriente de la IlustraciA3n
alemana, a travA©s de la figura de Johann Herder, que escribe sus principales obras en el A°ltimo tercio del
siglo X VIII. Herder considera que la humanidad estA; formada por pueblos y no por individuos. Los pueblos,
a lo largo de su historia, son capaces de forjar un carAjcter peculiar, en muchos casos invariable, que deriva
de su propio espA-ritu, el volksgeist (“espA—ritu del pueblo™). Los pueblos que poseen ese espA—ritu propio,
que se manifiesta en sus manifestaciones culturales, son los que ocupan la historia de la humanidad. Por eso
observaba Herder que “los eslavos ocupan mA|s espacio en la tierra que en la historia”.

La posiciA3n herderiana, de carAjcter idealista y cultural, se refuerza desde principios del siglo XIX en
Alemania con ocasiA3n de la lucha de liberaciA3n nacional que Prusia acomete contra el expansionismo
napoleA3nico. Durante la ocupaciA3n, el filA3sofo Johann Fichte publica sus Discursos a la naciA’n alemana
(1807), que agregan a la orientaciA3n cultural herderiana la dimensiA3n polA—tica necesaria para pasar de la
naciA3n-cultura a la naciA3n-estado. Fichte establece dos ideas de gran trascendencia. La primera es que
ningA°n poder externo tiene derecho a imponer sus normas a un pueblo; la segunda es que todo pueblo que
dispone de un carAjcter cultural propio tiene el derecho a convertirse en estado nacional, dado que sA3lo de
ese modo lograrA; realizar todas sus potencialidades endA3genas.

Las ideas de Herder y de Fichte suponA—an una crA—tica de la visiA3n ra—cionalista de la IlustraciA3n
francesa. Frente a la concepciAn del individuo como sujeto universal de derechos, Herder estable—ce el
concepto de pueblo, definido por sus valores culturales especA—ficos (lengua, costumbres, arte, tradiciones).
La consecuciA3n de estos valores serA—a el fruto de una acciA3n colectiva, forjada a lo largo de la historia, y
que sA3lo se podrA—a explicar en virtud de la existencia de un “espA-ritu del pueblo”. De aquA— deriva esta
idea de la naciA3n orgAjnica e historicista, porque los referentes que la definen son objetivos, independientes
de la voluntad de los individuos y fruto de un largo proceso histA3rico. Las naciones, en este supuesto,
preexisten a los Estados, lo que significa que todo pueblo que ha sido capaz de forjar una cultura nacional
debe adquirir su madurez histA3rica en la forma de un estado nacional. Es lo que en la filosofA—a de la
historia de Hegel se denomina el logro de la “autoconciencia”.

Estamos, pues, ante la naciA3n “rom&;ntica” (o ““esencialista”). Esta idea, que pone el acento en las
raA—ces culturales (lengua, historia, religiA3n...) comunes, en vA—nculos naturales, tiene un fuerte
componente afectivo: inscrita en mi ser antes de que yo razone y elija, la dimensiA3n nacional se experimenta
como una relaciA3n de filiaciA3n, expresada en la imagen de la madre-patria. La naciA3n es una realidad
independiente de la voluntad de los individuos, que pertenecen irreversiblemente a una entidad (la naciA3n)



con un destino propio, distinto al de las demA|s naciones. La naciA3n es asA— una diferencia natural absoluta,
un valor que hay que preservar a cualquier precio. Enraizada en un pasado inmemorial (“la noche de los
tiempos™), la naciA3n tiene sus elementos identificadores que marcan su particularismo o “hecho diferencial”:
la cultura, el idioma, la historia, la religiA3n y, en algA°n caso, incluso “la raza”.

b. La naciA3n contrato o voluntarista.

La otra gran corriente ideolz&3gica del nacionalismo es la denominada liberal, que, sin despreciar los
elementos orgA;nicos, da protagonismo a los aspectos voluntaristas del individuo para formar parte de una
unidad polA—tica definida como naciA3n. La naciA3n serA—a la consecuencia de una decisiA3n vo—luntaria de
los miembros de una comunidad polA—tica. Es lo que quiere expresar la conocida definiciA3n de Ernest
Renan (QuA© es una naciA3n, 1882), de que “la existencia de una naciA3n es un plebiscito cotidiano”, dado
que su vigor depende de la solidaridad mutua de los miembros de la naciA3n y de su “deseo claramente
expresado de continuar la vida en comA®n”. Renan insiste en este carAjcter volitivo del “derecho de
nacionalidad”, al descartar como fundamentos del mismo aspectos como la raza, la religiA3n, la lengua o el
territorio. Tan sA3lo le concede un valor especA—fico a la memoria y al pasado comA®n, porque la naciA3n se
funda—menta asimismo en el recuerdo de sus muertos.

TambiA©n en este tipo de nacionalismo se pueden rastrear influencias de la A©poca ilustrada (Locke,
Montesquieu) pero sobre todo del pensa—miento revolucionario francA©s, dado que fue en aquel momento
cuan—do mejor se definiA3 la naciA3n como la voluntad de ser “algo” (SieyA®©s) y se crearon los principales
instrumentos de identificaciA3n entre naciA3n y estado. La definiciA3n liberal del nacionalismo es
esencialmente de ori—gen francA©s, pero ha arralgado en gran parte de las corrientes naciona—listas europeas,
en especial en Italia. Dado que Italia no era mucho mAjs que “una expr651A3n geogrAifica”, como la habA—a
definido despectiva—mente Metternich, el recurso a los factores orgAjnico-historicistas no era decisivo para
fundamentar su principio de nacionalidad. A sta es la ra—zA3n por la que los teAricos italianos, como
Giuseppe Mazzini o Pasquale Mancini, insistieron en el concepto de “conciencia nacional” como elemento
desencadenante de la lucha a favor del Estado nacional.

Se trata, pues, de la “naciA3n contrato” (0 “voluntarista”). AsA— entendida, la naciA3n se inscribe en una
perspectiva constructivista. MA|s que un “cuerpo al que se pertenece”, la naciA3n es un “edificio que se
construye” a partir de un vA—nculo contractual establecido voluntariamente. Pertenecer a una naciA3n no es
algo determinado por la naturaleza: no se nace, “se hace” uno francA©s por la libre adhesiA3n al contrato
social, base de la comunidad nacional. Las naciones no son entidades naturales, sino polA—ticas, configuradas
no tanto por un lazo afectivo como por la adhesiA3n de los ciudadanos a unos principios recogidos en una
ConstituciA3n. Sus IA—mites no responden a criterios geogrA;ficos ni culturales, sino que se circunscriben al
territorio donde son aceptados y aplicables los principios constitucionales.

c. Criterios objetivos y mitos.

Por otra parte, es totalmente imposible descubrir algA°n criterio satisfactorio que nos permita decir cuAjles,
entre las numerosas colectividades humanas, deberA—an etiquetarse como naciones. Ha habido muchos
intentos de fijar criterios “objetivos”, ya sean ACnicos como la lengua o la etnicidad, o una combinaciA3n
de varios, como la lengua, el territorio comA°®n, la historia comA°®n, rasgos culturales, etc. Todos ellos
presuponen la idea de que la naciA3n existe a priori, de forma objetiva. Estas definiciones han fracasado
porque los criterios que suelen usarse son borrosos, cambiantes, ambiguos y tan inA°tiles para que el
observador se oriente como las formas de las nubes para guiar al viajero. Las definiciones que aportan los
propios nacionalistas varA—an enormemente y entran en conflicto unas con otras (por ejemplo, el punto de
vista hA°ngaro es incompatible con el eslovaco). En cambio, esos criterios supuestamente objetivos son
utilA—simos para los fines propagand A—sticos y programAticos, ya que dan apariencia de objetividad donde
no existe en absoluto.



SegA°n la definiciA3n mAjs usual, forma una naciA3n todo pueblo que tenga algunos puntos comunes
fundamentales: una lengua, una cultura (costumbres, formas de vida), una historia. Pero si esto fuera asA—,
ninguno de los Estados del siglo XIX, ni siquiera los mAjs antiguos, ni ninguno de los movimientos que
aspiraban a construir un Estado, podA—a definirse coherentemente como nacional. Por ejemplo, el idioma
hablado por alsacianos y bretones no era el francA©s, ni lo que hablaban escoceses o galeses era inglA©s, y
era dif A—cil que en Italia se entendieran toscanos, sardos o sicilianos. “El idioma tiene que ser uno solo, como
una sola es la RepA°blica”, habA—an proclamado los jacobinos, pero en 1863 las encuestas oficiales
reconocA—an que un 25% de la poblaciA3n hablaba un idioma distinto al francA©s. En Italia, en los aA+os de
la unificaciA3n, el dialecto siciliano sonaba “muy africano” a los oA—dos de los toscanos, mientras que a los
maestros que el Estado italiano enviA3 a Sicilia se les tomA3 por ingleses: los que hablaban el italiano oficial
eran unos 600.000, apenas el 2'5% de la poblaciA3n.

Los estados del siglo XIX tampoco eran coherentes en el campo del saber popular y de los valores vigentes,
de los ritos colectivos, las culturas materiales, las tradiciones artesanales, las formas de preparar alimentos y
bebidas, las tipologA—as arquitectA3nicas, la utilizaciA3n de las tierras, las unidades de medida, por no hablar
de las raA—ces histA3ricas. Los mil dialectos reflejaban la cultura de Ajreas restringidas poco comunicadas
entre sA—.

El que la naciA3n (base y legitimaciA3n del Estado del siglo XIX) pudiera identificarse con una lengua, una
cultura o una etnia, respondA—a muy poco a la realidad de una Europa fragmentada en comunidades de aldea,
en mercados reducidos, en universos culturales y materiales que ocupaban un valle o una llanura. La gente de
campo vivA—a normalmente en un mundo que carecA—a del sentido del gran espacio circundante y que se
recluA—a en IA—mites y trAjmites concretos como, por ejemplo, el que comunicaba el pueblo con el lugar del
mercado.

Los estados nacionales surgen de la iniciativa de elites polA—ticas, militares e intelectuales, no de
movimientos de masas. Buscar una conciencia nacional colectiva en los estados del siglo XIX produce
resultados decepcionantes. La naciA3n de Bismarck estA; dividida entre catA3licos y protestantes, entre
campesinos y habitantes de las ciudades, entre alemanes y eslavos, etc. Lo que sucede en Alemania,
BAG®Igica, Italia, etc. es un proceso en el que factores dinAjsticos, relaciones de poder militar, intereses
econA3micos, cohesiones de mercado y afinidades estructurales, bajo el impulso de elites cultas, crean los
estados, los cuales tienden a legitimarse como expresiA3n de comunidades nacionales. Al revA©s de lo que
creen los ideA3logos nacionalistas, la identidad entre Estado y naciA3n, mA;s que el destino de un pueblo, es
una construcciA3n posterior a la formaciA3n de la unidad polA—tica.

Para Breuilly, Gellner, Hobsbawm y otros estudiosos serios no existe la naciA3n como un entidad social
primaria invariable. No es algo “natural”; eso es un mito. Lo que existe es el nacionalismo, es decir, el
movimiento polA—tico que exalta en todos los A3rdenes los rasgos de un grupo humano (al que considera
“naciA3n”) y pretende dotarlo de un Estado soberano.

B. Sociedad industrial, sistema educativo y nacionalismo.

Entre las variadas teorA—as explicativas del fenA3meno nacionalista, nos detendremos, por su interA©s, en la
de Ernest Gellner, para quien el nacionalismo debe entenderse en el contexto de la sociedad industrial y
de los profundos cambios sociales y culturales operados en el trA;nsito de las sociedades tradicionales a
las industriales.

La sociedad industrial es la A°nica que ha vivido y depende del crecimiento constante. No es extraA+o que
fuera la primera sociedad que creA3 el concepto y el ideal de progreso. En el pasado hubo muchas sociedades
que realizaron ocasionalmente nuevos descubrimientos, e incluso a veces las mejoras llegaron en legiA3n.
Pero, al contrario que en la sociedad industrial, ese desarrollo nunca fue perpetuo, ni tampoco se esperA3 que
lo fuera. La sociedad industrial, en cambio, depende del crecimiento econA3mico constante,



estrechamente ligado al cientA—fico-tA©cnico. No podemos entender el origen del nacionalismo sin situarlo
en el contexto de esa sociedad en perpetuo crecimiento y, particularmente, sin comprender las
transformaciones que se producen en las relaciones entre gobierno y cultura respeto a las existentes en la
sociedad tradicional.

El crecimiento econA3mico y productivo requiere una gran movilidad en las actividades humanas y en
las funciones que se desempeA=an. La antigua estabilidad de la estructura funcional social es sencillamente
incompatible con el crecimiento y la innovaciA3n. En la sociedad industrial los cambios son continuos, la
propia persistencia del cambio ocupacional se convierte en caracterA—stica permanente del orden social. El
nacionalismo tiene su raA—z en una divisiA3n del trabajo compleja y, siempre y acumulativamente,
cambiante.

Este cambio continuo y acelerado, tanto del propio sistema funcional econA3mico como de la ocupaciA3n de
lugares dentro de A@], tiene ciertas consecuencias importantA—simas. Normalmente las personas que en A©I
se insertan no pueden ocupar la misma casilla toda su vida, y raras veces pueden situarse en ella durante
generaciones. La consecuencia de esta movilidad es cierto igualitarismo. La sociedad moderna es
igualitaria porque es mA3vil, y ha de ser mA3vil porque la satisfacciA3n de su inmensa sed de crecimiento
asA— lo requiere.

Se trata de una sociedad que no puede levantar barreras de rango, casta o estamento demasiado elevadas
porque ello pondrA—a trabas a la movilidad. Los humanos pueden aguantar tremendas desigualdades si
AOstas son estables y estA;n santificadas por la costumbre. Pero en una sociedad tan mA3vil como la
industrial, la costumbre no tiene tiempo de santificar nada. Evidentemente, la estratificaciA3n y la desigualdad
existen, y a veces de forma muy acusada, pero tienen un carA;cter mA;s discreto, atenuadas por cierta
gradualidad de las diferencias de riqueza y categorA—a. Comparada con la sociedad agraria, esta sociedad es
mAB3vil e igualitaria.

Otro rasgo diferenciador de la sociedad industrial es que en ella la mayor parte de la educaciA3n que reciben
la mayorA—a de sus miembros es de tipo genA®rico, no estA; conectada especA—ficamente con una actividad
profesional sumamente especializada y, ademA;s, la precede. Es curioso que, siendo la sociedad industrial en
muchos aspectos la mA s especializada que haya habido nunca, su sistema educativo es, sin duda, el menos
especializado, el mA|s universalmente estandarizado de todos los tiempos. Todos los niA+os y adolescentes,
o la mayorA—-a de ellos, reciben la misma clase de formaciA3n o educaciA3n hasta una edad relativamente
avanzada.

Aunque este hecho pueda parecer a primera vista paradA3jico, la generalizaciA3n de una formaciA3n
genA©rica desespecializada es absolutamente necesaria y coherente con la sociedad industrial. La clase de
especializaciA3n que se requiere en la sociedad industrial descansa precisamente sobre el cimiento de
una formaciA3n desespecializada y estandarizada.

Un ejA©rcito moderno lo que hace en primer lugar es someter a sus soldados a un adiestramiento genA®rico
comA®n, que les hace adquirir e interiorizar el idioma, el ritual y los fundamentos bAsicos del ejA©rcito en
conjunto, y sA3lo despuA©s se les da uno mAjs especializado. Se supone que todo recluta debidamente
adiestrado puede ser reciclado de una especialidad a otra sin demasiada pA©rdida de tiempo. En este aspecto,
una sociedad moderna es como un ejA©rcito moderno, pero a mayor escala. Proporciona a todos los reclutas
un adiestramiento largo y bastante completo: alfabetizaciA3n, cAjlculo, hA;bitos de trabajo y familiarizaciA3n
con los fundamentos tA©cnicos y sociales bA;sicos. Para la gran mayorA—a de la poblaciA3n las tA©cnicas
distintivas que implica la vida laboral se superponen al adiestramiento bAjsico y se supone que quien ha
adquirido dicho adiestramiento comA®°n puede ser reciclado para la mayorA—a del resto de los trabajos sin
demasiada dificultad.

El ideal de la alfabetizaciA3n universal y el derecho a la educaciA3n forman parte importante de los valores



modernos. Vivimos en un mundo en el que la transmisiA3n personal, informal, de conocimientos ya no
puede darse, entre otras razones porque las estructuras sociales en cuyo interior podA—a darse tal
transmisiA3n ya no existen. De ahA— que la A°nica clase de conocimiento que cuenta sea el que estA]
autentificado por centros oficiales de enseA+anza. Todo esto sugiere que esta educaciA3n general,
estandarizada y genAOrica desempeA=a realmente un papel importante en el funcionamiento de la
sociedad moderna y que se trata de algo mAjs que palabrerA—a y retAdrica.

Mientras que en las sociedades agrarias se educaba a los jA3venes mediante un aprendizaje sobre el terreno,
sin forzar el ritmo, como parte integrante del discurrir general de la existencia, y sin contar demasiado, o en
absoluto, con especialistas educativos (salvo una minorA—a que recibA—a un adiestramiento especializado), e
la sociedad industrial, en cambio, hay un adiestramiento que exige la intervenciA3n de especialistas y de
instituciones educativas.

Una sociedad como la industrial basada en el crecimiento constante y en la creencia en un perpetuo aumento
de las satisfacciones, cuya legitimidad depende de su capacidad para mantener y satisfacer esas expectativas,
se ve abocada a una innovaciA3n constante y, por ende, a una estructura ocupacional cambiante. En
consecuencia, sus miembros deben estar preparados para su redistribuciA3n en nuevas tareas (de una
generaciA3n a otra con certeza, y durante la vida muy a menudo). De ahA— la importancia del adiestramiento
genAOrico.

Pero no sA3lo la movilidad y el reciclaje exigen ese adiestramiento, sino tambiA®©n el contenido de la
mayorA—a de las actividades profesionales. PrA;cticamente todos los trabajos implican un intercambio de
comunicaciA3n con otra gente o la manipulaciA3n de mA;quinas, lo que exige un lenguaje estAndar
comprensible para todos. Por primera vez en la historia llega a usarse de forma general una comunicaciA3n
explA—cita y precisa. Las sociedades anteriores eran cada una funcional, jerAjrquica y significativa y no
estaban perfectamente unificadas, sino que se componA—an de submundos dotados cada uno de su propio
lenguaje y de su propia 1A3gica. En la sociedad tradicional, los lenguajes de la caza, la agricultura, los
diversos rituales, la cocina, etc., formaban sistemas autA3nomos. Juntar asertos extraA—dos de campos
dispares carecA—a de sentido. Por otra parte, en las cerradas comunidades locales del mundo tribal y agrario,
el contexto, el tono, el gesto, el rango y la situaciA3n lo eran todo a la hora de comunicarse. La claridad y la
formulaciA3n precisa y reglada se dejaba a los juristas, teA3logos o especialistas en ceremonias y era parte de
sus misterios. En cambio el nuevo mundo era unitario.

En resumen: ha surgido una sociedad basada en una tecnologA—a sumamente poderosa, con una expectativa
de crecimiento sostenido y que, ademAs, exige tanto una divisiA3n del trabajo mA3vil como una
comunicaciA3n continua, habitual y precisa entre extraA+os, que implica un significado explA—cito
comA°n es decir, un idioma estA;ndar. En esta sociedad el individuo debe ser adiestrado por especialistas y
no por su grupo local, si es que pertenece a alguno. El grado de alfabetizaciA3n y competencia tA©cnica que
se exige como moneda corriente a los miembros de esta sociedad para tener posibilidades reales de empleo y
gozar de una ciudadanA—a honorable plena y efectiva, es tan elevado que no puede ser proporcionada por las
unidades de parentesco o locales al uso. SA3lo lo puede hacer algo similar a un sistema educativo
“nacional” moderno.

El nacionalismo, la organizaciA3n de grupos humanos en unidades grandes, educadas de forma centralizada y
culturalmente homogA®©neas, tiene una base profunda en exigencias estructurales propias de la sociedad
industrial. No es un movimiento fruto de una aberraciA3n ideolA3gica ni de un exceso emocional. Aunque los
nacionalistas, por lo general, no entiendan lo que hacen, el movimiento es la manifestaciA3n externa de una
profunda modificaciA3n que ademA|s es inevitable.

Hoy en dA-a la posibilidad de emplearse, la dignidad, la seguridad y la autoestima de las personas se basan
normalmente en su educaciA3n y los 1A—mites de la cultura en la que se han educado son tambiA®©n los
1A—mites del mundo en el que moral y profesionalmente saben vivir. La educaciA3n provee al individuo de



identidad.

La educaciA3n por especialistas es hoy la norma general. Las familias ponen a sus hijos en manos de un
sistema educativo que es el A°nico que puede suministrarles el amplio campo de adiestramiento que requiere
la base cultural genA©rica. AsA— adquiere el individuo los fundamentos y las escalas de valores que hacen
que sus congA©neres le acepten, que le capacitan para asumir puestos en la sociedad y que le convierten en
“lo que es”. Esta infraestructura educativa es de grandes dimensiones, inexcusable y cara. Su mantenimiento
parece estar fuera del alcance incluso de las mayores y mAjs ricas organizaciones de la sociedad, tales como
las grandes empresas industriales.

Se acabA3 la A©poca en que la educaciA3n era una tarea familiar, en que las personas se formaban dentro de
la aldea o el clan. Es precisamente la obligatoriedad de recibir una enseA+anza estandarizada la que da
la pista principal de por quA© Estado y cultura deben vincularse, cuando en el pasado su conexiA3n era
dA©bil, fortuita y, a menudo, escasa. A partir de aquA— es mA;s fAjcil explicar el nacionalismo y por quA©
vivimos en una era de nacionalismo.

La organizaciA3n de la sociedad agraria no propicia en absoluto el principio nacionalista, ni la convergencia
de las unidades culturales y polA—ticas, ni mucho menos la homogeneidad cultural dentro de cada comunidad
polA—tica. Muy al contrario, y como ocurriA3 en la Europa medieval, genera unidades polA—ticas que son
unas veces menores y otras mayores de lo que indicarA—an las fronteras culturales. SA3lo en muy contadas
ocasiones produjo un estado dinAjstico que respondA—a en mayor o menor medida a un lenguaje y a una
cultura.

Por el contrario, la homogeneidad cultural es uno de los rasgos que acompaA=a a la sociedad industrial. No se
trata de que el nacionalismo imponga la homogeneidad, sino de que una necesidad objetiva e inevitable de
la sociedad industrial impone una homogeneidad que acaba aflorando en forma de nacionalismo.

Siendo asA—, la era de la transiciA3n al industrialismo estaba abocada a ser tambiA©n una era de
nacionalismo, un perA—odo de ajuste turbulento en el que las fronteras polA—ticas, las fronteras culturales, o
ambas, habrA—an de modificarse para satisfacer el nuevo imperativo nacionalista que se empezaba a hacer
palpable. Como los dirigentes no ceden territorios de buen grado, como el cambio de la propia cultura es a
menudo doloroso, y como ademA s habA—a tambiA©n culturas rivales que se disputaban el respaldo de la
gente, la consecuencia es que el perA—odo de transiciA3n estaba abocado a ser un perA—odo violento y
preAzado de conflictos.

2. Procesos y movimientos nacionalistas hasta 1870.
A. El problema de las naciones “pequeA+as”.

En la Europa del siglo XIX la creaciA3n de nuevos Estados y el reforzamiento de los viejos grandes Estados
responden esencialmente a ciertas tendencias de la economA—a moderna. Friedrich List (1789-1846) subraya
la necesidad de unificar las entidades polA—ticas de lengua alemana para crear un mercado A°nico, capaz de
enfrentarse en igualdad de condiciones a las nacientes potencias industriales. La ampliaciA3n del mercado es
evidente entre las razones del Risorgimento italiano. El liberalismo quiere abolir los obstAjculos polA—ticos a
la circulaciA3n de mercancA—as y hombres: laissez faire quiere decir laissez passer. Pero, por anAjlogas
razones, el desarrollo econA3mico acaba por mostrar tambiA®©n la necesidad de dirigir la economA—a. SA3lo
un Estado capaz de controlar la economA—a puede llevar a cabo polA—ticas indispensables ante la creciente
complejidad de la producciA3n y la distribuciA3n, polA—ticas fiscales con que construir carreteras y IA—neas
fA©rreas, polA—ticas de incentivaciA3n empresarial, polA—ticas educativas para culturizar a la gente segA°n
las exigencias del mercado. Y, en fin, polA—ticas proteccionistas que, erigiendo barreras aduaneras, defiendan
las manufacturas nacionales frente a la competencia de los paA—ses mA|s avanzados. Por ello se precisa un
territorio de una “talla mA—nima”, suficientemente amplio. Con gran claridad, List destaca que “una



poblaciA3n numerosa y un territorio de una cierta extensiA3n, dotados de variados recursos nacionales,
constituyen los requisitos esenciales para la normal nacionalidad”, mientras que, por el contrario, “un Estado
demasiado pequeA=+o nunca podrA; perfeccionar plenamente las distintas ramas productivas”.

AsA— pues, el nacionalismo liberal afirmaba que la naciA3n debA—a ser “progresiva”, capaz de desarrollar
una economA-—a viable, una organizaciA3n estatal y una fuerza militar, es decir, tenA—a que ser al menos
relativamente grande, pues iba a ser la unidad “natural” del desarrollo de la sociedad moderna, liberal y
burguesa. Su principio era no sA3lo la independencia, sino tambiA©n la unificaciAn. A veces habA-a
argumentos histA3ricos para la unificaciA3n (Alemania o Italia), pero si no, A©sta se formulaba como un
proyecto a realizar. No estA| claro, por ejemplo, que los eslavos balcAjnicos se hayan considerado nunca
miembros de la misma naciA3n, pero los ideA3logos nacionalistas del siglo XIX soAzaron con un Estado
“yugoslavo” que unirA—a a serbios, croatas, eslovenos, bosnios, macedonios y otros, sueA=+o unitario sin base
realista.

El paladA—n mAjs elocuente y tA— pico de la “Europa de las nacionalidades”, G. Mazzini, propuso en 1857
un mapa de su Europa ideal que incluA—a 11 uniones de ese tipo: las naciones pequeAzas (como Irlanda)
tenA—an que integrarse federalmente o de otra forma en las naciones-estado viables, con alguna autonomA—-a
sin determinar. Pero si se proponA—a eso, difA—cilmente se podrA—a criticar al imperio Habsburgo, por
ejemplo, por atentar contra el principio nacional.

Quienes identificaban la naciA3n con el progreso negaban el carAicter de autA©ntica naciA3n a los pueblos
pequeA+os y atrasados: el progreso debA—a reducirles a meros fenA3menos regionales dentro de las
autA©nticas naciones, mAjs grandes, o incluso hacerles desaparecer mediante su asimilaciA3n a una cultura
nacional mA;s amplia. La existencia, por ejemplo, de los bretones y de algunos vascos, catalanes y flamencos,
ademA s de los hablantes del provenzal y del occitano, fue perfectamente compatible con la naciA3n francesa
de la que formaban parte. Por otro lado, hubo pequeA+os grupos lingA%A~sticos cuya minorA—a culta no
considerA3 grave la desapariciA3n de su lengua (muchos galeses se resignaron a ello a mediados del siglo XIX
y algunos hasta lo aprobaron para facilitar la entrada del progreso en su atrasado territorio).

En tales argumentos habA—a mucho de desigualdad y engaA+o. Algunas naciones (las grandes, las
“avanzadas” y, desde luego, la del ideA3logo en cuestiA3n) estaban destinadas a prevalecer en la lucha por la
vida. El argumento valA—a tambiA®©n contra los idiomas regionales de la propia naciA3n, si bien podA—a no
implicar su desapariciA3n, sino sA3lo su degradaciA2n al nivel de dialecto. Cavour, por ejemplo, no negA3 el
derecho de los saboyanos a hablar en la Italia unificada su idioma propio (que A©1 mismo usaba en privado),
pero insistiA3 en que sA3lo debA—a haber un idioma y un medio de instrucciA3n oficial, el italiano, quedando
los demA s en segundo lugar; por eso ni sicilianos ni sardos (con idiomas propios) insistieron en formar una
naciA3n aparte, y su problema se redefiniA3 como “regionalismo”. El problema tenA—a alcance polA—tico
cuando un pueblo pequeA+o aspiraba a la categorA—a de naciA®n, como cuando los checos rehusaron en 1848
la invitaciA3n de los liberales alemanes a participar en el Parlamento de Francfort (A©stos no negaban que
hubiera checos, simplemente constataban que los checos cultos leA—an y escribA—an alemAjn y
compartA—an la alta cultura alemana; el hecho de que hablaran tambiA©n checo y compartie—-ran la cultura
del pueblo llano no les parecA—a significativo).

Frente a las aspiraciones nacionalistas de los pueblos pequeA=os, los ideA3logos de las naciones grandes o
bien negaban su realidad o legitimidad (como hicieron los alemanes con los eslovenos, o los hA°ngaros con
los eslovacos), o los reducA—an a movimientos regionales (asA— trataban Cavour o Mazzini a los irlandeses),
o bien los aceptaban como algo ingobernable (caso de los checos). Por supuesto, si era factible, no se prestaba
ninguna atenciA3n a tales movimientos. Pocos extranjeros se dieron cuenta de que varias de las
naciones-estado mA;s antiguas eran “plurinacionales” (Gran BretaA+a, Francia o EspaA+a), ya que galeses,
escoceses, bretones, catalanes, etc. no planteaban ningA°n problema internacional ni (excepto, quizAjs, los
catalanes) dificultades graves en la polA—tica interior de sus respectivos paA—ses.



B. Los procesos de unificaciA3n nacional: Italia y Alemania.

En el proceso de construcciA3n de naciones de la Europa del siglo XIX, los dos ejemplos de nacionalismo que
logra una unidad polA—tica a partir de varias entidades previas y de tamaA=o desigual son los reinos de Italia
y de Alemania. Ambos se producen en la dA©cada de 1860, afrontan conflictos bA©licos con potencias
externas y, sobre todo, disponen de un agente unificador importante: el reino de Prusia en Alemania y el de
Piamonte en Italia. Si se aA+ade la preponderancia de dos figuras polA—ticas, el piamontA©s Camillo Benso
di Cavour y el prusiano Otto von Bismarck, se completan mA|s estas semejanzas. Los resultados histA3ricos
tambiA©n presentan algunos puntos comunes: ambos se convierten en monarquA—as y desarrollan una
maquinaria estatal muy fuerte, que ejerce un gran protagonismo no sA3lo en el proceso de industrializaciA3n
acelerada de ambos paA—ses, sino que contribuye a construir de forma rAjpida los principales mitos de la
unificaciA3n, aunque el desarrollo de los factores nacionalistas serA; mucho mA;s intenso en Alemania que
en Italia. Pero las concordancias terminan aquA—, pues hay profundas diferencias de tempos y contenidos, por
lo que merecen una atenciA3n especA—fica.

La unificaciA®n de Italia se logra en fa—ses sucesivas. Hacia 1859, el reino del Piamonte, apoyado por la
Francia de Luis NapoleA3n, derrota a Austria, lo que permite incorporar al proceso unificador la regiA3n de
LombardA-a y, tras celebrarse sendos plebiscitos de adhesiA3n, diversos estados del centro de la penA—nsula.
En 1860-1861 todo el sur se vincula al Piamonte, despuA®©s de la expediciA3n de los “camisas rojas” de
Garibaldi, que se apodera de NA;poles y Sicilia. El primer Parlamento italiano se reuniA3 en TurA-n en 1861.
En 1866, Austria cede el territorio de Venecia tras su derrota ante a Prusia, y en 1870, tras la caA—da del
Imperio francA©s, se incorpora la ciudad de Roma, que se convierte en la capital del nuevo Estado.

En la lucha por la unidad italiana surgen dos modelos diferentes. Uno, republicano y democrAjtico, defendido
por la “joven Italia” de Mazzini, donde se forjaron 1A—deres como Garibaldi. Esta opciA3n quedA3 bloqueada
tras el fracaso de las revoluciones de 1848, aunque la participaciA3n de Garibaldi en la conquista del sur fue
decisiva. El segundo, mAjs moderado, lo representa el reino del Piamonte, cabeza de una regiA3n muy
industrializada y vinculada estrechamente a la economA—a francesa. La cabecera del periA3dico fundado por
Cavour en 1847, Il Risorgimento, sirviA3 de elemento definidor del proceso de unificaciA3n, a partir de
principios constitucionales y por agregaciA3n plebiscitaria de territorios al reino piamontA®©s. La
unifi—caciA3n italiana, que no fue precedida de una uniA3n aduanera como en Alemania, tuvo, sin embargo,
un carAjcter polA—tico mAjs democrA;tico, dada la activa participaciA3n en el proceso de 1A—deres liberales
forjados en la experiencia de 1848 y en la lucha contra el Papado.

La unidad italiana extendiA3 a toda la penA—nsula el rA©gimen piamontA©s, de monarquA—a constitucional.
Pero los efectos mAjs importantes fueron los econA3micos, al convertirse el Estado italiano en un poderoso
agente de modernizaciA3n del paA—s. La unidad repentina de regiones con estadios diferentes de desa—rrollo
econA3mico provocA3 la apariciA3n de fuertes desequilibrios entre un norte industrializado y un Mezzogiorno,
latifundista y agrario, que ha marcado la evoluciA3n italiana hasta la actualidad. Por eso tiene sentido la
reflexiA3n atribuida al marquA©s D'Azeglio de que, realizada la unidad polA—tica, era preciso “hacer a los
italianos”. Fue la tarea del nuevo estado hasta la A@poca de Giolitti e, incluso, de Mussolini.

La unidad de Alemania, realizada tambiA©n en pocos aA+os (guerras con Austria, 1866, y Francia, 1870),
descansa sobre supuestos diferentes. Por una parte, disponA—a de un espacio econA3mico unificado por el
Zollverein (1834), que favoreciA3 la progresiva integraciA3n aduanera de las docenas de unidades polA—ticas
existentes en la ConfederaciA3n GermAjnica pos-napoleA3nica. Por otra, el fracaso del Parlamento de
Francfort en 1848 habA—a mostrado que la unidad no podA—a hacerse sobre bases democrAjticas y unitarias,
sino autoritarias y federales. La unificaciA3n alemana desemboca asA— en la creaciA3n de un imperio, el II
Reich, bajo hegemonA—-a de Prusia. Su nacimiento tuvo lugar en 1871, al ser investido el rey prusiano
Guillermo I como emperador de los alemanes en Versalles, tras la derrota del Imperio francA®©s. Se trata, sin
duda, de una “revoluciA3n desde arriba” del militarismo prusiano, realizada en un momento de transiciA3n
desde una sociedad agraria y tradicional a otra rAjpidamente industrializada con las innova—ciones



tecnolA3gicas mA|s avanzadas.

La evoluciA3n polA-tica del Imperio alemA;n, dirigida hasta 1890 por Bismarck, se caracteriza por la
tendencia a construir un estado fuerte, un desarrollo econA3mico acelerado y un predominio polA—tico de la
aristocracia terrateniente (los junkers prusianos) capaz de hegemonizar la burguesA—a industrial y mantener al
margen del sistema, en una suerte de "integraciA3n negativa", al cada vez mAjs poderoso movimiento obrero
socialdemA3crata. Los contrastes son la mejor definiciA3n de este nuevo estado europeo, al convivir en A©I
una monar—quA—a militar y aparentemente constitucional con polA—ticas tan innova—doras como el precoz
diseA+o de una polA—tica social que es el mA|s claro precedente del Estado de bienestar del siglo XX. Estas
contradiccio—nes, que podrA—an dificultar el ejercicio de la polA—tica interior, se vieron atenuadas por la
primacA—a dada, por influencia de Bismarck, a la polA——tica exterior, realizada de acuerdo con criterios
pragmA jticos y de inte—rA©s nacional, conocidos como realpolitik.

C. Otros procesos nacionalistas: Grecia, Irlanda.

La construcciAn de un estado-naciA3n a partir de la separaciA3n de una unidad polA—tica superior fue poco
frecuente en la Europa del si—glo XIX. Aparte de BA®Igica, tan sA3lo lograron su independen—cia polA—tica
diversos pueblos sometidos al Imperio otomano (“el hombre enfermo de Europa”, en palabras del zar ruso
NicolAjs I): fue el caso de Rumania (que se convirtiA3 en Estado independiente en 1861, tras la fusiA3n de los
principados danubianos de Moldavia y Valaquia en 1858), de Bulgaria (1878) y de Serbia (si bien con mucho
menos territorio del que creA—a que debA—a tener), que en diferentes momentos del siglo XIX vieron
reconocida su independencia del Imperio turco con la ayuda de las potencias europeas, especialmente Rusia y
Austria. Por su parte, el imperio Habsburgo, dentro del cual HungrA—a habA—a logrado un estado propio
gracias al compromiso de 1867, se enfrentA3 a problemas internos por sus nacionalidades (eslovenos, croatas,
checos, etc.), con demandas que iban desde la autonomA—a cultural a la independencia.

Mucho mAs frecuentes fueron los ejemplos de movimientos nacio—nalistas fracasados, que sA3lo en el siglo
XX lograrA—an su independencia, despuA©s de la caA—da de la monarquA—a danubiana y del derrumbe del
za—rismo. MA;s allA; de las peripecias polA—ticas de cada caso, tres fue—ron los pueblos que concitaron
mayor apoyo a sus reivindicaciones na—cionales en la conciencia europea del siglo XIX: Polonia e Irlanda,
que no lograron su independencia hasta despuA©s de la 1A* G.M., y Grecia, que fue el gran mito del
romanticismo occidental.

La independencia de Grecia (1830), aunque coetAjnea de la de BA©l—gica, obedece a razones muy
diferentes, pues forma parte del proce—so de debilitamiento del Imperio otomano y de la presiAn de las
po—tencias europeas, incluida Rusia, para abrirse paso desde el mar Negro al MediterrAjneo oriental. Su
conversiA3n en estado inde—pendiente se logrA3 tras una cruenta guerra, en la que las tro—pas turcas lucharon
contra los insurrectos griegos, agrupados en torno a la Hetaira, sociedad secreta fundada en 1814. La
repercu—siA3n que este movimiento nacional tuvo entre los romAjnticos de Occidente fue enorme, desde Lord
Byron, que encontrA3 la muerte en Misolonghi (1824) hasta el pintor E. Delacroix, que inmortalizA3 la
represiA3n de los rebeldes helenos por las tropas turcas en Escenas de la matanza de QuA—os (1824).

El movimiento irlandA®©s era claramente nacionalista. La Hermandad Republicana Irlandesa (los fenianos),
con su EjA©rcito Republicano IrlandA©s (IRA), nacida en 1857, era heredera de las secretas fraternidades
revolucionarias anteriores a 1848. El masivo apoyo rural a los nacionalistas no era nuevo, ya que la mezcla de
conquista extranjera, pobreza y opresiA3n de los terratenientes angloprotestantes al catA3lico campesinado
irlandA©s movilizaba a cualquiera. Sus dirigentes pertenecA—an a la pequeA=a clase media y su propA3sito,
apoyado por la Iglesia, habA—a sido lograr un acuerdo moderado con los ingleses. Pero los fenianos no
tenA—an nada que ver con los moderados de clase media, su apoyo provenA—a exclusivamente de las masas
populares (incluso de sectores campesinos, a pesar de la hostilidad de la Iglesia) y propugnaban la
insurrecciA3n armada para lograr la independencia total de Inglaterra.

10



Su ideologA—a no era tradicionalista, si bien su nacionalismo laico no puede ocultar el hecho de que para la
gran mayorA—a de los irlandeses lo que definA—a su naciA3n era la fe catA3lica. El fenianismo se limitA3 a
rechazar a Inglaterra y a pedir, mediante la revoluciA3n, la total independen—cia para un pueblo oprimido,
confiando en que asA— se resolvieran los problemas de explotaciA3n. Y ni siquiera lograron realmente este
objetivo, porque a pesar de su abnegaciA®n y heroA—smo, sus aisladas insurrecciones (1867) fueron dirigidas
con notable incompetencia y sus dramAticos golpes sA3lo consiguieron una publicidad temporal y, a veces,
negativa, si bien generaron la fuerza que obtendrA—a en 1922 la independencia de la mayor parte de Irlanda.

Incluso fuera de Europa era dramA ticamente visible el fenA3meno nacionalista. A;QuA© fue la guerra civil
de Estados Unidos sino el intento de mantener la unidad de la naciA3n contra la disgregaciA3n? A;QuA© fue
la restauraciA3n Meiji sino la apariciA3n de una nueva y orgullosa “naciA3n” en el JapA3n? La fabricaciAn
de naciones, como lo denominA3 Walter Bagehot, se estaba produciendo en todo el mundo y era un rasgo
dominante en la A©poca.

D. Los movimientos nacionalistas: etapas y bases sociales.

Sea cual fuera su naturaleza y su programa, los movimientos que representa—ban “la idea nacional” crecA—an
y se multiplicaban. Todos propugnaban cambios polA—ticos mA ;s 0 menos ambiciosos y por eso eran
“nacionalistas”. Miroslav Hroch ha hecho una A°til divisiA3n de la historia de los movimientos nacionales en
tres fases.

La fase A es meramente cultural, literaria y folclA3rica y no tiene ninguna implicaciA3n polA—tica. Se puede
calificar de sentimental, pues en ella predomina el mito y la propaganda. Hacia 1850 la mayorA—a de los
movimientos nacionalistas nuevos estaban en esa fase.

En la fase B, el movimiento tiende a hacerse polA—tico: aparecen grupos mAjs o menos numerosos de
cuadros dedicados a “la idea nacional”, se publican periA3dicos y obras literarias, se organizan sociedades
nacionales, se intentan establecer instituciones educativas y culturales, surgen otras actividades mAjs
polA—ticas. En esta etapa, por lo general, al movimiento le falta aA°n un apoyo serio del conjunto de la
poblaciA3n. A ste proviene, sobre todo, de los estratos ilustrados medios situados entre las masas y la
burguesA—a o aristocracia locales: maestros, curas de aldea, algunos tenderos y artesanos, algunos hijos de
campesinos que han ascendido socialmente. Los estudiantes de universidades, seminarios o escuelas
superiores de ideologA—a nacionalista aportan militantes activos. En las naciones “histA3ricas” que para
resurgir como Estados sA3lo necesitaban eliminar el gobierno extranjero (como HungrA—a, Polonia o
Noruega), la minorA—a culta local aportaba unos cuadros mAs directamente polA—ticos y a veces una base
mA s amplia al nacionalismo. Obviamente, los sectores mAjs tradicionales, atrasados o pobres (siervos,
campesinos, obreros) son los A°ltimos en participar en tales movimientos, siguiendo la senda trazada por las
minorA—as cultas. En conjunto, esta fase del nacionalismo finaliza entre 1848 y la dA©cada de 1860 en el
norte, oeste y centro de Europa, mientras que los pueblos mA|s pequeA+os del BAjltico y los eslavos entran
entonces en esa fase.

La fase C se inicia cuando el programa nacionalista, bajo la influencia, normalmente, de la clase media
liberal-de—mo—crAjtica, obtiene el apoyo de las masas (al menos, en parte) que los nacionalistas afirman
siempre representar. Por lo general, la transiciA3n de la fase B a la C tiene una cierta relaciA3n con el
desarrollo polA—tico y econA3mico. En los territorios checos, por ejemplo, empezA3 con la revoluciA3n de
1848, decayA3 en la dA©cada represora de 1850, y creciA3 mucho durante el rA;jpido progreso econA3mico
de la de 1860, cuando las condiciones polA—ticas fueron mA;s favorables. Por entonces una burguesA—a
checa autA3ctona habA—a adquirido suficiente riqueza para fundar un eficaz Banco checo e instituciones tan
caras como un Teatro Nacional en Praga (1862); ademA|s, organizaciones culturales de masas se extendA—an
por las zonas rurales y las campaA=as polA—ticas posteriores al compromiso austrohA°ngaro de 1867 se
presentaban en manifestaciones masivas al aire libre (unas 140 con 1.500.000 participantes en 1868-1871).
Este tipo de nacionalismo masivo era nuevo y muy distinto del nacionalismo de minorA—-a culta o de clase

11



media que caracterizA3 al movimiento alemAn o italiano. El desarrollo de la democracia y de la sociedad de
masas a finales del siglo XIX facilitarA; esta fase.

TambiA©n existA—a desde hacA—a tiempo otra forma de nacionalismo mAjs popular. En los Balcanes,
campesinos y montaAzeses se rebelaban contra el gobierno turco, unidos por la conciencia de opresiA3n, la
xenofobia, una vinculaciA®n a la tradiciA3n, la fe verdadera y un vago sentido de identidad A®©tnica. Tales
sublevaciones contribuye—ron, como vimos, a la destrucciA3n del imperio otomano y creaciA3n de nuevos
estados (Rumania 1861, Bulgaria 1878).

Por su parte, el socialismo habA—a surgido inicialmente como un gran enemigo del nacionalismo, al que
consideraba puramente burguA®©s. La socialdemocracia austriaca, por ejemplo, que veA—a en el imperio
plurinacional un campo mAs propicio para la lucha de clases, apoyA3 en 1868 al imperio austrohA°ngaro
frente a los nacionalismos secesionistas, dirigiendo un “manifiesto al pueblo trabajador de Austria” en
alemAjn, checo, polaco, rumano, italiano y hA°ngaro: “La A©poca de las secesiones nacionalistas ha pasado.
El principio nacional, hoy dA—a, sA3lo queda en la agenda de los reaccionarios. El mercado nacional no
reconoce fronteras nacionales, el comercio mundial pasa por encima de las fronteras lingA%A—sticas”. Y en
1870 el periA3dico espaA=ol La Solidaridad afirmaba: “La idea de patria es una idea mezquina, indigna de la
noble inteligencia de la clase trabajadora. A;La Patria? La Patria del obrero es el taller; el taller de los hijos
del trabajo es el mundo entero”.

Pero el nacionalismo avanzA3 tambiA©n entre la clase obrera, junto a su conciencia polA—tica, aunque sA3lo
fuera porque la tradiciA3n revolucionaria era nacional (como en Francia) y porque los dirigentes de los nuevos
movimientos obreros tambiA®©n se hallaban implicados en la “cuestiA3n nacional”. De hecho, si no existA—a
una conciencia polA—tica “nacional” lo que habA—a era mA|s una conciencia de carAjcter localista que un
“internacionalismo proletario”. AdemA|s, eran pocas las personas de izquierda que hacA—an una elecciA3n
tajante entre la lealtad nacional y una supranacional——: en la prA;ctica, el “internacionalismo” de la izquierda
significaba la solidaridad con quienes luchaban por la misma causa en otras naciones, lo cual era compatible
con una creencia nacionalis—ta profunda El proletariado, como la burguesA—a, era internacional sA3lo en
teorA—a. En la prA;ctica existA—a como conjunto de grupos definidos por su estado nacional o su
peculiaridad A©tnico-lingA%A—stica (alemana, hA°ngara o eslava, por ejemplo, en el caso del imperio
austrohA°ngaro). Dado que la ideologA—a de las elites dirigentes hacA—a coincidir al Estado con la naciAn,
hacer polA—tica estatal implicaba hacer polA—tica nacional.

3. La “construcciA3n” de naciones.
A. El nacionalismo de Estado.

Retomando cuestiones ya apuntadas, no parecen ser las aspiraciones de la naciA3n las que crean el
nacionalismo, sino que ocurre justamente lo contrario: el nacionalismo antecede a la naciA3n. Se suele
aceptar la idea de que, en ciertos grupos humanos, existe una especie de identidad nacional (o al menos la
bA°squeda de dicha identidad) y que de ese sentimiento surge el nacionalismo. Pero historiadores como
Breuilly, aun admitiendo que el nacionalismo se construye sobre un cierto sentido de identidad cultural,
afirman que es el propio nacionalismo el creador de dicho sentido de identidad. AsA— pues, el nacionalismo
no fue el factor decisivo en la creaciA3n de Estados, pero sA— fue esencial para legitimar los nuevos Estados
nacionales.

En realidad, el Estado nacional se fabricA3 por polA—ticos de las clases cultas al margen de los sentimientos y
de la voluntad del pueblo en cuyo nombre enarbolaban la bandera nacionalista. MA|s tarde, una vez
constituido el Estado, se creA3 “la naciA3n”, es decir, se construyA3 un sentimiento de pertenencia e identidad
cultural, y en esa construcciA3n juegan un papel esencial las instituciones del Estado: la escuela, sobre todo, y
tambiA©n el ejA@rcito (el servicio militar), la administraciA3n unificada, etc. Hobsbawm, como Gellner,
destaca el elemento de invenciA3n, de ingenierA—a social que actA°a en la construcciA3n de naciones. A este

12



nacionalismo identificado con un Estado territorial y promovido por el propio gobierno se le llama
nacionalismo de Estado.

AsA— pues, el nacionalismo engendra las naciones. No puede negarse que aprovecha, si bien de forma muy
selectiva, las culturas preexistentes. Pero, a menudo, las culturas cuya resurrecciA3n y defensa se arroga el
nacionalismo, son de su propia invenciA3n o las ha modificado hasta resultar irreconocibles. “Interpretar mal
la propia historia forma parte de ser una naciA3n”, decA—a Renan. A menudo los historiadores han aportado
una base esencial a la ideologA—a de los movimientos nacionalistas: la invenciA3n de una historia nacional
para fomentar una memoria colectiva. Pocas veces los historiadores ocupan un papel tan central en la historia
real. Para eso, estos historiadores tenA—an que olvidar su rigor cientA—fico y convertirse en autores
propagandistas de ciencia-ficciA3n. Como dijo Hobsbawm, “ningA°n historiador serio de las naciones y del
nacionalismo puede ser un nacionalista polA—tico comprometido”.

Durante siglos, la gente habA—a vivido profundamente enraizada en un lugar al que llamaba patria. Pero esa
“tierra patria” en nada se parecA—a al territorio de una naciA3n moderna: era el centro de una comunidad real
de seres humanos con relaciones entre sA—, en un marco muy restringido, no una poblaciA3n de varios
millones de personas. El mismo vocabulario lo demuestra. En espaA=ol, el tA©rmino patria no fue
sinA3nimo de EspaA=+a hasta finales del siglo XIX; en el siglo X VIII sA3]o significaba la aldea o comarca
donde nacA—a uno. El nacionalismo y el Estado aplicaron los conceptos relacionados de familia, vecino y
suelo patrio a unos territorios y poblaciones de tal tamaA=o que convirtieron tales conceptos en simples
metA;foras.

Pero con el declive de las comunidades a las que estaba acostumbrada la gente (la aldea, la familia, la
parroquia, el barrio, el gremio...), declive producido porque ya no abarcaban, como antes, la mayorA—a de los
acontecimientos de la vida y de la gente, sus miembros sintieron la 1A3gica necesidad de algo que ocupara su
lugar. Y fue la comunidad imaginaria de la naciAn identificada con el Estado y su territorio la que pudo
llenar ese vacA—o. AsA—, la patria pasA3 a designar algo muy distinto de lo que habA-a s1gn1ficad0
durante siglos, vinculA jndose a ese fenA3meno caracterA—stico del siglo XIX que es la naciAn-estado.

A{CA3mo pudo el Estado crear el concepto de naciA’n y de patria ligado al de Estado? Los gobiernos
podA-—an llegar cada vez mA;s directa y cotidianamente al ciudadano a travA©s de funcionarios modestos
pero omnipresentes, desde los carteros y policA—as hasta los maestros y, en muchos paA—ses, los empleados
del ferrocarril. PodA—an exigir el compromiso personal activo de los varones con el Estado especialmente, a
travA©s del servicio militar, es decir, podA—an exigir su patriotismo. Y necesitaban dicho patriotismo porque
en esa A©poca cada vez mA|s democrAjtica la autoridad ya no podA—a confiar en que los distintos grupos
sociales se sometieran espontAjneamente a sus superiores en la escala social, como habA—a sido tradicional, y
la religiA3n tampoco era ya una garantA—a eficaz de obediencia social. Unir a los habitantes del Estado contra
la subversiA3n y la disidencia era, por tanto, una necesidad.

La naciA’n, nueva religiA®n cA-vica de los Estados, constituyA3 un nexo que unA-a a todos los
ciudadanos con el Estado y era al mismo tiempo un contrapeso frente a todos los que apelaban a otras
lealtades por encima de la del Estado: la religiA3n, la clase social (el socialismo) o una nacionalidad no
identificada con el Estado. En los estados constitucionales, cuanto mAjs intensa era la participaciA3n de las
masas en la polA—-tica a travA©s de las elecciones, mAjs posibilidades habA—a de que esas voces disidentes
fueran escuchadas, y por tanto, se hacA—a mA s necesaria esa operaciA3n de ingenierA-a social que
pretendA-a que los ciudadanos se identificasen con el Estado, es decir en dotarlos de sentimientos
patriAsticos.

Incluso los Estados no constitucionales comprendieron la fuerza polA—tica que radicaba en la capacidad de
apelar a sus sA°bditos tanto sobre una base nacional (una especie de llamamiento democrAtico sin los
peligros de la democracia) como sobre su deber de obediencia a las autoridades sancionadas por Dios. En la
dA©cada de 1880 el zar de Rusia, enfrentado a agitaciones revolucionarias, comenzA3 a aplicar una

13



polA—tica que basaba su gobierno no sA3lo en los principios de la autocracia y la religiA3n ortodoxa, sino
tambiA©n en la naciA3n, es decir, apelando a los rusos en tanto que rusos. Casi todos los reyes del siglo XIX
se vieron obligados a utilizar un disfraz nacional, pues casi ninguno era nativo del paA—s que gobernaba. La
mayorA—a de los prA—ncipes y princesas que se convirtieron en monarcas o reyes consortes del Reino Unido,
Grecia, Rumania, Rusia o Bulgaria eran alemanes y tuvieron que aprender rA;jpidamente otra lengua (que
hablaban, por tanto, con acento extranjero).

La movilizaciA3n de la poblaciA3n y la expansiAn del Estado son los dos procesos complementarios del
nacionalismo dirigido por el Estado. Grandes ejA©rcitos permanentes sustituyen a las tropas de
mercenarios, los gobiernos concentran recursos mediante la Hacienda, la educaciA3n, el control de la
poblaciA3n por la burocracia administrativa (registros, empadronamiento, visados) y sistemas judiciales en
vez del gobierno indirecto por nobles, clA@rigos y autoridades locales. Posteriormente, los Estados crean
sA—mbolos, museos, arte, fiestas y deporte nacionales, un proceso de nacionalizaciA3n que llega hasta
nuestros dA—as.

B. Los mecanismos estatales de ‘“‘construcciA3n” de naciones.

A lo largo del siglo XIX las clases dirigentes emprenden la dif A—cil tarea, ausente en los regA—menes
absolutistas previos, de hacer homogA®©neos, en el plano material y cultural, los territorios y las poblaciones
de sus respectivos paA—ses. AsA— nace realmente el Estado nacional.

a. El desarrollo de un sistema de comunicaciones.

Hacia ese objetivo se dirige, en primer lugar, el empeA=o por facilitar la movilidad fA—sica de hombres y
mercancA-as dentro de cada paA—s. A mediados del siglo XIX, aun en los paA—ses mA;s ricos, el sistema de
comunicaciones era balbuciente, concentrado en torno a las ciudades grandes, construido para servir a la
capital mAjs que a la periferia. Caminos tortuosos, vados peligrosos, diligencias lentas, hacA—an de cada
desplazamiento, ademAs de molesto, casi una hazaA+a. En la Francia del Segundo Imperio (1851-1870) los
pocos que iban a ParA—s desde provincias, aunque sA3lo fuera una vez en su vida, eran llamados
“parisienses”, como los peregrinos que regresan de la Meca, orgullosos toda su vida del tA—tulo adquirido.

Durante el siglo XIX el esfuerzo financiero en la construcciAn de carreteras, puentes y canales crece por
todas partes, mientras que los nuevos medios de transporte a vapor, por tierra y mar, reducen en tiempo y
coste los viajes. En Italia, el programa de construcciA3n de una red nacional, que acerque las regiones
extremas de la penA—nsula y dA© un contenido efectivo a la unidad alcanzada sA3lo en materia polA-tica y
administrativa, se efectA®a en poco tiempo y ya en 1866 se conecta Bari y NAjpoles con Bolonia, GA©nova,
MilAjn y TurA—n.

La mayor facilidad de transporte hace que muchos campesinos se marchen a la ciudad. La gente puede
trasladarse adonde hay expectativas de trabajo, huir de las tierras afectadas por la filoxera, abandonar las
zonas agrA—colas superpobladas, cumplir la aspiraciA3n a una existencia urbana que se cree mAjs fAjcil.
Ellos mismos, tras regresar al pueblo, difundirA;jn entre sus paisanos modos y objetos de la vida urbana,
convirtiA©ndose en vehA—culos de unificaciA3n cultural. El nueve trAjfico de hombres y mercancA—as
favorece la amalgama territorial y social de los usos alimentarios, los sistemas productivos, las maneras de
vestir, los enseres domA®©sticos, las costumbres y las maneras de pensar y, obviamente, familiariza a la gente
con un lenguaje comA°n cada vez mA;s alejado de los dialectos locales. Hacia 1840 las sociedades
ferroviarias inglesas unifican la hora sobre el conjunto del territorio cubierto por sus IA—neas, poniendo fin a
la tradicional diferencia de los horarios locales. Procedimientos parecidos se adoptarA;n en los demA;s
paA-ses. En Alemania, el horario A°nico (sobre la base del huso horario) se adopta en 1893. El tiempo local
muere por doquier y es sustituido por un tiempo nacional.

b. La funciA3n nacionalizadora del ejA©rcito.

14



El ejA©rcito tambiA©n desempeA+a una importante funciA3n nacionalizadora. Durante el servicio militar
los reclutas conocen a jA3venes de otras regiones, se familiarizan con la lengua nacional, asumen
comportamientos estAjndares que dictan los reglamentos vigentes, conocen un estilo de vida diferente, a
menudo superior al de sus aldeas. Vivido en principio con gran rechazo, el servicio militar parece aceptarse
mejor a finales del siglo XIX. Los ejA©rcitos, que tradicionalmente saqueaban los campos y se granjeaban el
odio campesino, se convierten en “nuestro ejA©rcito”, exaltado por maestros, curas, periA3dicos y panfletos
patriAticos.

c. El importante papel de la escuela.

El compromiso del Estado con la enseA+anza no es uniforme ni obtiene resultados iguales, pero en todas
partes se aprecia la utilidad de culturizar a las masas populares a niveles mA—nimos (hablar, leer, escribir en
la lengua nacional). Se trata de hacer funcionar ese sistema de relaciones que constituye el nA°cleo de la
modernizaciA3n del siglo XIX: intercambios econA3micos, movimientos de poblaciA3n, relaciones entre
ciudadanos y organismos pA°blicos. El mismo nacionalismo es una respuesta a las exigencias culturales de la
sociedad industrial, la cual, para mantener el desarrollo econA3mico, depende de una fuerza de trabajo
mAB3vil, instruida, culturalmente homogA®©nea, capaz de adquirir con rapidez nuevas especializaciones y de
comunicarse en un lenguaje “racional”, independiente del contexto.

La enseA+anza elemental, que en la segunda mitad del siglo XIX tiende a ser gratuita y obligatoria en gran
parte de Europa occidental, es un paso decisivo para la “nacionalizaciA3n de las masas”. El perA—odo
1875-1914 es la era de la escuela primaria. El nA°mero de maestros creciA3 notablemente, asA— como el de
alumnos escolarizados, que se duplica y hasta se triplica.

SegA°n la pedagogA—a oficial, la escuela tiene que proporcionar conocimiento, unificar valores, indicar
comportamientos sobre la higiene personal, los usos en la vida social y en la domA®stica, corrigiendo “la
brutalidad salvaje y la tosquedad naturales en los campesinos”. En la escuela se aprende a leer y escribir, pero
tambiA©n que los baA+os frA—os son perjudiciales, que observar las fiestas es un deber religioso, que el
cansancio fA—sico debilita el cuerpo menos que el placer, que la justicia protege a los buenos y castiga a los
malos. En este breviario se encierran, ejemplificados, fA;ciles de recordar, los valores de la autoridad estatal,
de la familia y de la religiA3n, del trabajo y del ahorro, que forman la conciencia colectiva del ciudadano y
dan sentido al concepto de patria. El Estado nacional pretende de sus “ciudadanos” un grado de
identificaciA3n que ningA°n monarca absoluto nunca hubiera pensado en pedir a sus sA°bditos. En la escuela
la patria se enseA+a a travA©s de su historia y sus antiguas glorias, verdaderas o supuestas; con la narraciA3n
de guerras A©picas y justas para defenderse de enemigos exteriores; con las biografA—as de los hA©roes, que
dan rostro al vago concepto de patria; mediante los grandes mapas que ocupan una pared del aula y muestran
toda Italia, Francia o Alemania, indicando fronteras y distancias que no dicen nada concreto a los colegiales,
pero que les familiariza con la forma del paA—s: un sA—mbolo, entre muchos, de la “religiA3n nacional”.
Hasta el triunfo de la televisiA3n ningA°n medio de propaganda fue tan eficaz como las aulas.

La escuela introduce a personas que siempre han vivido en un Ajmbito local en una cultura general, adquirida
por vA—-a intelectual y no por experiencia, en una serie de conceptos abstractos, desde el lenguaje hasta el
contar, desde el estudio del pasado hasta la educaciA3n cA—vica. El trabajo pierde las connotaciones concretas
del oficio paterno y se convierte en un principio moral, con lo que, aun en contextos aA°n ampliamente
campesinos y artesanos, la escuela acabarA| por desacreditar la habilidad manual en beneficio del trabajo con
libros.

AsA-, entre ferrocarriles, desfiles marciales y escuelas, la patria toma consistencia como sentimiento
colectivo. La identidad nacional, destacan Gellner o Hobsbawm, nace de polA—ticas pA°blicas apropiadas,
promovidas por elites dirigentes y en relaciA3n con las exigencias de las nuevas sociedades industriales. Es un
proceso administrado esencialmente desde arriba, un “artefacto polA—tico”. No obstante, la capacidad del
Estado para homogeneizar culturalmente su territorio no depende sA3lo de la mayor o menor eficacia de sus

15



dirigentes, sino de condiciones de partida que son muy distintas de un paA—s a otro, y de las respuestas que a
los impulsos de las elites da la gente. El estado nacional, por otra parte, cuenta con su propia fuerza
legitimadora, que nace de su apoyo a la demanda de identidad que surge de cada comunidad.

Los Estados crearon, pues, con gran celo y rapidez naciones, es decir, patriotismo nacional y
ciudadanos homogeneizados lingA%4A —stica y administrativamente. En Francia la RepA°blica logrA3
convertir a los campesinos en franceses. En EEUU saber inglA©s se convirtiA3 en un requisito para ser
ciudadano y desde 1880 se introdujo en las escuelas el rito del homenaje diario a la bandera. En el imperio
Habsburgo, donde el reconocimiento de la realidad plurinacional permitA—a una educaciA3n primaria (e,
incluso, secundaria) en otra lengua distinta de la estatal, AOsta gozaba de una ventaja decisiva en la
educaciA3n superior.

29

HA® ContemporA nea Universal (hasta 1945) - Lectura 5

16



	00089350.html

