Com ja vam veure, Platé i Aristotil aprofundeixen en els temes del canvi i I'ésser, pero Aristotil és el que
aconsegueix una millor sintesis del tema.

Aristotil comenca el seu estudi per les realitats percebudes pels sentits i poc a poc passa d'aquestes realita
sensibles a I'ésser. Aixi, la realitat de I'ésser amb els objectes es basa amb I'observacio directa, no en les ic
Es tracta d'una relaci6 de dalt (mon sensible) a baix (mén de I'ésser). Mentres que Platé posa el moén en les
idees, Aristotil posa les idees al mon.

La Metafisica

L'analisis de I'ésser el fa a la Metafisica (llibre).

Aristotil es proposa fer un analisis profund de I'ésser. Aquest interés el té degut a la filosofia anterior, i el
problema del que parteix és el canvi i I'ésser, I'ésser és estatic. La pregunta que es fa Aristotil és com explic
I'ésser de les coses si esta fora d'elles. L'altra pregunta és com explicar el moviment si les Idees sén estatic
La Metafisica és anomenada també Filosofia Primera i és la ciéncia lliure per excel-léncia ja que existeix pe
ella mateixa i no per una altra, per aguest motiu també és la ciéncia més abstracta i que s'allunya més dels
sentits.

Aristotil la defineix com la ciéncia de I'ésser quan a ésser. Es al ciéncia dels primers principis.

El treball de fildsof consistira en treure de I'ésser totes les determinacions patrticulars.

Donar una Unica definicié d'ésser és molt dificil i per aixo Aristotil diu que I'ésser es pot definir de moltes
maneres i que per tant, és analogic.

Per ell hi ha sis maneres de definir—lo:

« Es un sentit essencial

« Es un sentit accidental

« Es un sentit causal

« Es un sentit dinamic (teoria de poténcia i acte)
« Es un sentit suprem (divinitat)

« Es ésser logic

La substancia i l'accident

L'afirmacié de que I'ésser es defineix de moltes maneres, també vol dir que té moltes categories, aquestes
devideixen en dos:

» Consta d'una categoria anomenada substancia. Aquesta existeix per ella mateixa, no es defineix pe
cap altra i no en depén de res.

» Hi ha nou categories accidentals que s6n els accidents, aquests pero, no existeixen per ells mateixc
sind que sempre van unides a una substancia, depénen d'aquesta. Les nou categories sén:

* Quantitat

SUBSTANCIA



Socrates
ACCIO
Diéleg
CONDICIO
Pobre
TEMPS
Mitgdia
QUANTITAT
7 pams d'alcada
LLOC
Algora
QUALITAT
Pensador
RELACIO
Mestre Plato
POSICIO
De peu
PASSIO
Jutjar

Els accidents sén tots els canvis que es poden produir en un objecte sense que aquest deixi de tenir la sev
forma original, tot el que es pugui canviar és accident.

Aristoril parteix de I'observacié dels objectes concrets i d'aquesta observacio es dedueix clarament que en t
els éssers hi ha canvi i que sempre hi ha alguna cosa en aquests éssers que després del canvi continua se

Ex: Tenim un got d'aigua, el posem al congelador, I'aigua s'ha converit en gel, pero les condicions de l'aigu:
son les mateixes. L'aigua continua igual (subjecte, la substancia).

La substancia és el suport dels accidents
La substancia es defineix per ella mateixa, és el subjecte real en el qual s'hi recolzen els accidents.

Tots els accidents depenen de les substancies. Els accidents no es donen mai sols, sempre es donen en ul



objecte.

La substancia és el principi constitutiu de I'ésser senser

Qualsevol ésser té una natura que no és la suma dels elements que la composen, siné cadascun d'ells. La
substancia és el principi constitutiu de I'ésser senser.

La substancia és alguna cosa que no es confén amb una altra, aix0 vol dir que és concreta i determinada. £
també veiem que la substancia no és només la suma dels elements, ja que si ho fos, només hi hauria una
substancia.

L'ésser substancial, és alld propi de cada ésser que el fa diferent i concret.

La substancia primera difereix de la substancia segona

La substancia primera és aquella concreta i actua sempre com a subjecte. La substancia segona és allo
universal.

La substancia segona només existeix si existeix la primera.

Amb tot el que hem vist d'Aristotil, veiem que el coneixement per ell comenca amb els sentits i no hi ha ldee
Innates.

La teoria de poténcia i acte
Aquesta teoria sorgeix quan Aristotil es planteja el problema del moviment.

Per Aristotil tots els éssers estan en moviment i el principi d'aquest moviment és la physis.

Aristotil diu que si I'ésser fos estatic com deia Parménides, llavors el moviment no seria possible. Pero si co
diu Heraclit tot fos moviment, llavors no existiria I'ésser i les coses no tindrien identitat.

Aristotil intenta solucionar aquest problema amb |a teoria del dinamisme, segons la qual tot ésser esta integ
per dos elements:

« la poténcia, que és la capacitat i possibilitat que té tot ésser de ser alguna cosa diferent del que ja é
 L'acte, és la poténcia realitzada o actualitzada.

Ex: Un ou en acte és un ou. Un nen en acte és un nen.

Un ou en poténcia és una gallina i un nen en poténcia és un adult.
El moviment:

Es el pas de poténcia a acte sense arribar a acte.

Per Aristotil, I'acte és sempre abans que al poténcia, el moviment és I'actualitzacié per part del subjecte de
seves propietats en poténcia.

El repds seria I'abséncia de moviment. En tot moviement sempre hi ha tres fases:

* El subjecte, és alld que no canvia, és el mateix abans que després del canvi.



« La privacio, aqui, I'element es priva d'una cosa per passar a ser—ne una altra.
 La _forma final, és el que acaba sent.

També hi ha dos tipus de canvi:
« Canvis substancials:

« De generacio: Es el pas del no ser al ser (néixer)
» De corrupci6: Es el pas del ser al no ser (morir)

» Canvis accidentals:

» Quantitatiu: El creixement, disminucio...
 Qualitatiu: De nen a adult

* Locatiu: Moviment

El canvi (moviment) no és el mateix per als éssers vius que pels éssers innorganics.

En els_éssers innorganics, només es dona el moviment local i si no hi ha res que ho impedeixi és en movim
vertical sempre produit per un agent extern a ells.

El moviment en els éssers vius el tenen en ells mateixos pel fet de ser naturals. Hi ha també moviment loca
(creixement, alteracio...).

L'hylemorfisme
Es la doctrina que contempla la realitat fisica com a composta de matéria (hyle) i de forma (morphe).
Aixd només amb els éssers fisics no amb els espirituals (no estan compostos de matéria i forma).

Matéria i forma son dos principis que formen un tot substancial, ni la matéria ni la forma per si soles
constitueixen I'ésser. El compost entre matéria i forma s'anomena Sinolon.

La matéria

La matéria no existeix per ella sola sind que sempre va unida amb la forma. Matéria significa Indeterminacic
és a dir, que és completament receptiva a qualsevol tipus de forma.

Qualsevol substancia esta formada per_una matéria primera. Aquesta és pura poténcia, comuna a tots els
individus. No es capta pels sentits, només per la raé.

Si a aquesta matéria primera hi afegim una forma substancial trobarem la matéria segona: és la matéria fisi
la perceptible pels sentits i una matéria disposada a rebre qualsevol forma accidental.

La forma
Es alld que determina la matéria, fent que alld indeterminat passi a ser determinat és a dir, actualitza la
matéria. La forma és l'esséncia de les coses, és eterna perd no existeix mai sense la matéria. Matéria i forn

van unides. La forma és alld universal i permanent.

Tan la materia com la forma, son eternes i no sén lliures una de l'altra, encara que la forma té prioritat perq
és qui dona l'esséncia als individus.



Analisis de les causes

Aristotil diu que no coneixerem les coses cientificament fins que no coneguem les causes de les coses,
coneéixer perqué ha passat. Per Aristotil és explicar el perqué de les coses.

» Causes intrinseques, passen en l'objecte, no venen de fora.

« Causa material: Es la matéria de la gual estan fetes les coses. En els éssers naturals, la matéria és
possibilitat (poténcia).

« Causa formal: Es alld que fa que la matéria indeterminada passi a ser determinada. Fa que distingin
les coses, fa que sigui una cosa o una altra. La forma és acte i també l'esséncia de les coses.

» Causes extrinseques, passen fora de l'objecte.

« Causa eficient: Es I'agent que provoca el canvi. Si no hi hagués causa eficient, no hi hauria ni
moviment ni canvi.
« Causa final: Es la finalitat per la qual es fa una cosa

Antropologia aristotélica: El conjunt de cos i anima. una unié substancial

L'home és I'unio d'anima i cos, perd aquesta és substancial, és a dir, que el cos funciona com a materia i
I'anima com a forma. Es fusionen de tal manera que el resultat no és la suma dels dos elements, sin6é una
substancia nova. Aquesta té moviment.

El coneixement huma no és anterior a la reflexié. L'anima no té preexisténcia sin6 que existeix juntament at
el cos, aixi que el coneixement huma es fa tan en el cos com en l'anima.

L'anima
L'anima és el principi vital. L'anima és l'acte del cos, el cos és poténcia, és la forma del cos i el cos és maté

Aristotil dona prioritat a I'anima sobre el cos, ja que I'anima és principi d'activitat, cos i anima no sén
separables. Aristotil defensa l'unitat de I'home, I'anima no existeix per ella sola, i el cos tampoc. N'hi ha tres
parts.

« L'anima vegetativa: Es propia de les plantes i té la funci6 de creixement, de nutrici6 i de reproduccié

« L'anima sensitiva: Es la propia dels animals, aquesta té la funcié de produir els desitjos, les sensaci
i el moviment local. Es la responsable dels sentits (vista, olfacte...).

« L'anima racional: Es propia de I'nome i la seva funci6 és pensar, entendre... L'anima humana esta

formada per I'enteniment passi i actiu.

L'enteniment passiu €s I'encarregat de rebre noticies a través dels sentits. Crea conceptes sense esforg i
espontaniament.

En I'enteniment actiu, som nosaltres qui creem els conceptes concientment i amb esfor¢ mental, s'hi relacio
els conceptes de substancia i accident, de poténcia i acte i de matéria i forma.

Epistemologia

Per Aristotil, el nostre coneixement comenca en les coses particulars. Arribem a I'universal a partir del
particular. El coneixement és un procés acendent que va des de l'objecte fins al concepte. Fa la distincio en
el coneixement sensitiu i intel-lictiu.



El coneixement racional ha de passar obligatdriament pel sensitiu abans d'arribar-hi.
Hi ha dos graus de coneixement;

» Coneixement sensitiu, és el propi dels animals i de les persones, és la font de tot coneixement
particular, és coneixement vertader perd no cientific, ja que encara no distingeix el que és substanci
del que és accidental.

— Coneixement intel-lectual, és propi dels éssers racionals. Hi ha la facultat de pensar.
Prové del coneixement sensible perd és un grau més dificil perqué aqui podem
distingir entre allo substancial d'alld accidental.

Va més enlla de I'experiéncia i el visible. Es la ciéncia.

Graus de coneixement

El grau de coneixement més baix és la sensacid, és propia de tots els éssers vius que tene moviment. Capt
pels cinc sentits.

Després trobem tres facultats més.
» La imaginacié: Es comuna als animals i homes. Els animals tenen imatges o records,
mentre que els homes en aquesta imatge i records hi tenen I'experiéncia
« La memoria: Es comuna als animals hi homes. Es el lloc on emmagatzenem els records...
« L'experiéncia: Es propia de I'home. Es la coordinacio racional de totes les sensacions. Es la capacit:
gue tenim de col-locar l'informacié exterior en un lloc determinat i saber relacionar els fets d'una

manera racional.

També hi trobem I'enteniment, que pot ser pacient o agent. L'enteniment pacient és el que reb les imatges i
fa potencialment intel-ligibles.

L'enteniment agent és el que abstreu les esséncies de les coses.

La felicitat

Per Aristotil, és una cosa desitjada perd mai posseida, no és pot definir per ella mateixa, igual que ljamor g
felicitat... per tant, s'ha de fer per eliminacio.

No pot ser passivitat, ha de ser activitat racional. No pot ser exclusivament plaer ni una glestié metafisica r
substancial perqué sind només serien feligos els fildosofs

Una persona pot gaudir de molts plaers en la seva vida i no ser felic mai, fins i tot pot ser molt desgraciada,
la inversa, pot disposar de pocs plaers i considerar—se fonamentalment feli¢. El bé suprem tampoc no
consisteix en l'adquisicio de la virtut, perque la virtut sols és el mitja per aconseguir una vida felic.



Aristotil distingeix entre les virtuts étiques, que regulen la vida activa, i les dianoétiques, que regeixen la vid
contemplativa, superior.

També es troba en relacié amb la seva teoria general de l'universal fundat en les coses mateixes la concep
politica que defensa Aristotil. El principi basic en qué recolza és l'afirmacio que I'hnome és social per
naturalesa, que és un animal politic. La sociabilitat brolla de I'home concret; la seva més pregona naturales,
el porta a viure en societat. Aixo vol dir que la societat no s'ha de concebre com una cosa aliena a l'individu
ni com el fruit d'un acord o convencié amb els seus semblants, ni tampoc com una cosa primaria i subsister
per si que determini les seves parts. La societat és una cosa real, perd que brolla de I'home concret, al qual
perfecciona i forneix un medi vital necessatri.

Com que la societat és un fet en la naturalesa humana, no solament les facultats de I'anima sén representa
en les seves classes, com suposava Platd, sin6é que es construeix responent als dos estrats reals que comy
I'ésser huma: la racionalitat i I'animalitat, I'intel-lecte i l'instint. Consequent amb aixo, Aristotil rebutja els
intents de constituir una ciutat ideal per mitjans exclusivament racionals, i s'ateny a I'experiéncia dels régim:
politics historics i existents per determinar—ne el valor i el sentit. Aixi, divideix les formes de govern en
monarquia, aristocracia i democracia, segons que el poder rector resideixi en un sol, en el grup dels millors
en la totalitat del poble. A aquestes formes justes de govern en qué el poder s'exerceix per a un fi natural, g
és el bé comd, s'oposen les injustes, en qué s'exerceix en benefici dels mateixos governants: tirania, oligart
i demagaogia; o el que és el mateix, govern arbitrari d'un sol, d'uns pocs no seleccionats, i dels pitjors instint:
0 la més baixa fraccié del poble. El millor régim, per a Aristotil, és la monarquia, perqué es pot exercir amb
I'eficacia i responsabilitat, que és patrimoni de la substancia primera o individu, ésser real existent. El pitjor,
tirania, perque és la corrupcié del més noble. No obstant aix0, el regim més perfecte féra aquell que
harmonitzés les tres formes rectes de govern. No es pot oblidar que Aristotil propugna una coexisténcia
natural d'institucions i classes que representen les facultats de I'home i les seves necessitats socials, auton
en certa manera, encara que unides per un poder rector. Aixi, suggereix un régim mixt que sigui demaocratic
les institucions inferiors, aristocratic en la minoria directora, monarquic en el poder suprem. Tota aquesta
teoria ha exercit una gran influéncia al llarg de la historia, tant en les concepcions juridiques (jusnaturalisme
com en les politiques.

Aristotil
5
e Qualitat

* Relaci6
* Lloc

* Temps

* Posici6
» Condicio
* Acci6

» Passio



