
ANTROPOLOGÃ�A DEL NEOLIBERALISMO

Ã�NDICE GENERAL

INTRODUCCIÃ�N

PARTE I

Propuesta antropolÃ³gica difundida (errÃ³nea)

Respuesta a esa antropologÃ−a. El individuo y la sociedad: ser persona.

1. Ser relacional

2. Ser estructural y social

2.1. Diferencia entre sociedad y estado

2.2. Persona y sociedad

2.3. AnalogÃ−a del Â«sujeto socialÂ»

2.3.1. Premisas

2.3.2. La sociedad como Â«sujeto Ã©ticoÂ»

2.3.3. Pecado y conversiÃ³n sociales

2.4. InterrelaciÃ³n entre los niveles Ã©ticos

2.5. RelaciÃ³n persona-estructura

2.6. Ser situado y cultural

3. Bien integral de la persona

4. El bien de la persona y el bien comÃºn

5. Proyecto de sÃ− y libertad

PARTE II

Propuesta antropolÃ³gica difundida (errÃ³nea)

Respuesta a esa antropologÃ−a: Desarrollo y acceso a los bienes

1. El desarrollo

1.1. Desarrollo y bien comÃºn

1



1.2. El Â«proyecto de desarrolloÂ»

1.3. Las diferentes dimensiones del desarrollo

1.4. La realidad ambigua del desarrollo

1.5. El contenido del desarrollo

2. El destino universal de los bienes y la propiedad

2.1. Perspectiva

2.2. Propiedad y derecho a la libertad

2.3. Desde la antropologÃ−a

2.4. DimensiÃ³n socio-estructural

3. El acceso a los bienes: el mercado

3.1. Validez de una economÃ−a de mercado

3.2. Los lÃ−mites del mercado

3.3. La exclusiÃ³n del mercado

3.4. Mercado y sistema polÃ−tico

Â 

SIGLAS DEL MAGISTERIO CITADO

CA = Carta EncÃ−clica Â«Centesimus AnnusÂ». Juan Pablo II. (1991).

Cat = Â«Catecismo de la Iglesia CatÃ³licaÂ». (1992).

DH = Â«Decreto Dignitatis HumanaeÂ». Concilio Vaticano II. (1965).

DV = Â«Donum VitaeÂ». CongregaciÃ³n para la Doctrina de la Fe. (1987).

FC = Â«Familiaris ConsortioÂ». ExhortaciÃ³n ApostÃ³lica de Juan Pablo II. (1981).

GS = Â«ContituciÃ³n Gaudium et SpesÂ». Concilio Vaticano II. (1965).

HV = Â«Humanae VitaeÂ». Carta EncÃ−clica de Pablo VI. (1968).

MM = Â«Mater et MagistraÂ». Carta EncÃ−clica de Juan XXIII. (1961).

LCL = Â«InstrucciÃ³n sobre Libertad Cristiana y LiberaciÃ³nÂ». CongregaciÃ³n para la Doctrina de la Fe.
(1986).

LE = Â«Laborem ExercensÂ». Carta EncÃ−clica de Juan Pablo II. (1981).

2



OA = Â«Octogesima AdveniensÂ». Carta ApostÃ³lica de Pablo VI al Cardenal Mauricio Roy. (1971).

PP = Â«Populorum Progressio. Carta EncÃ−clica de Pablo VI. (1967).

PT = Â«Pacem in TerrisÂ». Carta EncÃ−clica de Juan XXIII. (1963).

RP = Â«Reconciliatio et PaenitentiaÂ». ExhortaciÃ³n ApostÃ³lica de Juan Pablo II. (1984).

SRS = Â«Sollicitudo Rei SocialisÂ». Carta EncÃ−clica de Juan Pablo II. (1987).

Sto Dgo = Â«Nueva evangelizaciÃ³n, promociÃ³n humana, cultura cristianaÂ». Conclusio−nes de la IV
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano. Santo Domingo (1992).

Â 

INTRODUCCIÃ�N

Â 

En el Uruguay actual, y desde hace ya unos cuantos aÃ±os, se viene difundiendo con fuerza progresiva una
determinada Â«imagenÂ» de hombre, presentada de algÃºn modo como Â«el modelo de hombreÂ» a
realizar, y que entra en contradicciÃ³n con la visiÃ³n cristiana del ser humano.

Esta Â«imagenÂ» difundida, es resultado de la sÃ−ntesis y tambiÃ©n de la yuxtaposi−ciÃ³n de elementos y
posturas derivadas de diferentes concepciones de la realidad. No se trata, por tanto, de Â«una doctrinaÂ»
estructurada, sino de una resultante mÃ¡s bien sincrÃ©tica de visiones diferentes entre sÃ−.

En la actualidad hay diferentes grupos con fuerza de propuesta importante en nuestra sociedad, que influyen
en diferente grado en la base de esa Â«imagenÂ». Conservado−res, neo-conservado−res, liberales,
neo-liberales, Nueva Derecha, etc., tienen enormes diferencias entre sÃ−, en sus planteos formales. No
obstante, a nuestra realidad uruguaya llegan con una propuesta muy fuerte, y con tal grado de mezcla, que
resulta prÃ¡cticamen−te imposible distinguirlos con nitidez suficiente[1].

Â Al Â«collageÂ» de elementos integrantes de esa Â«imagenÂ» difundida, se une la enorme diferencia que
existe tambiÃ©n entre esa imagen propuesta y la prÃ¡ctica consiguiente de los mismos que la proponen.

Este hecho no es de extraÃ±ar, ya que a lo largo de la historia siempre ha habido, y me temo que habrÃ¡, una
apreciable distancia entre las propuestas y las realizaciones alcanzadas, tanto a nivel individual como social.
Es un problema de Â«coherenciaÂ», pero tambiÃ©n de Â«lÃ−mitesÂ» histÃ³ricos.

Lo que aquÃ− interesa no es, pues, establecer la coherencia o no de personas o sectores sino analizar el
resultado, en cuanto Â«imagen propuestaÂ», que en la prÃ¡ctica hoy dÃ−a se presenta al pueblo uruguayo.

Â Cobra especial releve el hecho un tanto paradÃ³jico, y al mismo tiempo significati−vo, que en torno a la
acepciÃ³n inmediata de ese Â«modeloÂ» o Â«imagenÂ» ha ocurrido en nuestro paÃ−s.

Dentro del contexto mundial, y especialmente a partir de la caÃ−da del muro de BerlÃ−n, y de la pretendida
desapariciÃ³n del Â«modelo socialista de sociedadÂ», en nuestro paÃ−s parecerÃ−a haber cobrado especial
impulso esta propuesta, con mÃºltiples intentos de concreciÃ³n.

Complemen−tariamente, y a pesar del rechazo sufrido por la opiniÃ³n publica de parte de su propuesta
polÃ−tica, la Â«imagenÂ» antropolÃ³gica de fondo parecerÃ−a encontrar una menor resistencia en su

3



aceptaciÃ³n por parte de grandes sectores de la poblaciÃ³n.

Probablemente influye en ello, el hecho de que mientras la propuesta polÃ−tica es mÃ¡s fÃ¡cilmente
encuadrable, y por tanto pasible de ser criticada; por el contrario, la propuesta antropolÃ³gica no ha tenido
igual posibilidad de ser encuadrada en forma efectiva y, por tanto, de ser seriamente criticada.

Â El intento aquÃ− presentado, no serÃ¡ el de discutir la teorÃ−a antropolÃ³gica de cada grupo concreto,
tarea acadÃ©mica que es por demÃ¡s interesante y necesaria. Mucho menos aÃºn, serÃ¡ el de entreverar los
diferentes planteos teÃ³ricos considerÃ¡ndolos como si todos fueran lo mismo.

El intento concreto consiste en describir algunas concepciones que se detectan presentes y con fuerza de
propuesta en la actualidad de nuestro paÃ−s y, sin pretender lo que considero un inconducente camino de
encasillamiento en modelos puros subyacentes, simplemente contraponerle aspectos esenciales de la
antropologÃ−a cristiana a lo que considero sus errores mÃ¡s serios, incompatibles con la visiÃ³n del ser
humano que se desprende del Evangelio.

No considero puramente discursivo este intento, ya que esa Â«imagen extendidaÂ» es profundamente
generadora de mentalidad en nuestra sociedad, y por tanto transforma−dora de nuestra cultura, en un sentido
que considero gravemente errÃ³neo. No se trata, pues, de un mero ejercicio de anÃ¡lisis, sino de enfrentar uno
de los elementos que mÃ¡s pueden influir en la generaciÃ³n de cultura en el Uruguay y, por tanto, en los
valores Ã©ticos que la animen.

El presente trabajo estÃ¡ destinado principalmente a los cristianos, con la intenciÃ³n de ayudarlos a leer
crÃ−ticamente esta Â«imagenÂ» que se nos propone. Se trata de aportar elementos para un anÃ¡lisis y una
reflexiÃ³n a la luz de la fe, y como consecuencia poder asumir la postura personal y el compromiso social que
de ahÃ− se deriven.

La descripciÃ³n que haremos de la Â«imagen propuestaÂ» es muy somera, intentando Ãºnicamente recoger
los perfiles mÃ¡s nÃ−tidos posibles y dejando de lado detalles que distraen de su contenido esencial.

Muy probablemente nadie se sienta identificado totalmente con el perfil descrito, dado que cada uno tiene una
cosmovisiÃ³n ordenada y mÃ¡s o menos coherente y lo aquÃ− descrito ,por lo dicho mÃ¡s arriba, es un
Â«collageÂ» no sistematizable. No obstante, considero que todos podremos ver aquÃ− representados
elementos claves de esa Â«imagenÂ» genÃ©rica que se trata de imponer.

TambiÃ©n es probable que para algunos lectores la descripciÃ³n parezca caricatu−resca, por tratarse nada
mÃ¡s que de un conjunto de trazos. TambiÃ©n puede resultar una visiÃ³n que, en conjunto, Â«nadie
sostendrÃ−aÂ», ya que es presentada sin todo el volumen de elementos explicativos y/o mÃ¡s o menos
argumentativos que normalmente acompaÃ±an cada afirmaciÃ³n.

De hecho, ademÃ¡s, sus principales exponentes prÃ¡cticamente nunca presentan la propuesta global, sino que
siempre las afirmaciones son hechas a partir de aspectos aislados. Complementariamente, las afirmaciones
raramente son hechas en forma teÃ³rica, sino que en la prÃ¡ctica siempre se dan a partir de su aplicaciÃ³n a
casos concretos.

Creemos que todas estas salvedades no invalidan el intento de presentar un esquema mÃ¡s o menos global de
esa Â«imagenÂ», en la cuÃ¡l no solamente cada uno podrÃ¡ identificar postulados publicitados por personas
y grupos, sino que tambiÃ©n cada uno de nosotros podrÃ¡ reconocerse vivenciando (y tal vez incluso
defendiendo) aspectos de esa imagen que no ha sabido criticar adecuadamente.

Este trabajo se completa con una Ãºltima parte dedicada al Â«militante cristianoÂ», donde intento esbozar
algunos elementos de nuestra propia reflexiÃ³n, que considero nos pueden ayudar en nuestra

4



autocomprensiÃ³n como Â«militantesÂ» y como Â«cristianosÂ» en este momento de la historia.

No se trata de postulados acabados, sino Ãºnicamente de elementos para la discusiÃ³n y el mutuo
enriquecimiento.

Â 

PARTE I

Â 

PROPUESTA ANTROPOLÃ�GICA DIFUNDIDA (ERRÃ�NEA)

Â 

La primera afirmaciÃ³n que surge es que la persona individual es el centro de todo. Centro de sÃ− mismo,
centro de la relaciÃ³n con los demÃ¡s y de la relaciÃ³n grupal, y centro de la sociedad. Todo surge del
individuo y debe estar en funciÃ³n del individuo [2]. El individuo es el centro y razÃ³n de ser del universo.
Incluso en la perspectiva religiosa, la relaciÃ³n con la divinidad es siempre de la Â«persona-individuoÂ» y en
funciÃ³n de Ã©sta.

No existe ninguna realidad que en sÃ− integre o estÃ© por encima del individuo, sino que toda realidad
supraindividual es en algÃºn modo reducible a sus individuos integrantes y a las relaciones por ellos
establecidas en forma individual[3].

La persona-individuo se construye a sÃ− misma. En un sentido inmanente es autosuficiente, por cuanto serÃ¡
el resultado exclusivo de lo que ella haga por sÃ− misma. A su vez, en sÃ− misma se encuentran todas las
potencialidades para que se autoconstruya, lo cuÃ¡l podrÃ¡ hacer dependiendo Ãºnicamente de su fuerza de
voluntad, y siempre que no se vea limitada por la Â«invasiÃ³nÂ» de los demÃ¡s, o por la imposiciÃ³n del
estado-sociedad.

La Â«autosuficienciaÂ» de la persona-individuo no es total, ya que todo individuo necesita de otros
individuos para su realizaciÃ³n e inclusive para su subsistencia. Pero esa Â«necesidadÂ» de los demÃ¡s es
prÃ¡cticamente de Â«utilidadÂ». La persona-individuo Â«necesitaÂ» de los demÃ¡s a nivel material,
afectivo, sicolÃ³gico o espiritual. Pero necesita Â«del otroÂ» no en cuanto Â«otroÂ», sino en cuanto le es
Ãºtil para alcanzar los bienes que necesita, el afecto que necesita, el equilibrio sicolÃ³gico o espiritual que
necesita.

En definitiva, la persona-individuo no es autosuficiente en cuanto por sÃ− solo no puede abastecerse de todo
sino que le es necesario lo que otros le brindan. Pero sÃ− es autosuficiente en cuanto su crecimiento y
realizaciÃ³n depende exclusivamente de su capacidad intrÃ−nseca de conseguir con los demÃ¡s y/o de los
demÃ¡s lo que le sirve para sÃ−.

Â 

La relaciÃ³n con los demÃ¡s es esencialmente de dos tipos no excluyentes entre sÃ−: negociadora o
competitiva. Es negociadora, en cuanto el Â«acuerdo-alianzaÂ» con el otro se basa en la persecuciÃ³n de los
Â«intereses comunesÂ», es decir, es el modo de optimizar las posibilidades y de maximizar los resultados que
le son Ãºtiles para su propia autoconstrucciÃ³n. La relaciÃ³n serÃ¡ Â«negociadoraÂ» ya que en cada caso se
tratarÃ¡ de sacar el Â«mayor provecho posibleÂ» para sÃ− mismo[4]. En todo caso se trata siempre de una
relaciÃ³n Â«tÃ¡ctico-estratÃ©gicaÂ».

5



Se habla de que liberados de toda interferencia, los individuos Â«cooperan espontÃ¡neamenteÂ» entre
sÃ−[5]. Pero esa Â«cooperaciÃ³nÂ» resulta no ser mÃ¡s que la agrupaciÃ³n en grupos de intereses comunes
(normalmente enfrentando otros grupos con intereses contrapuestos) para alcanzar resultados mayores para
cada uno de lo que se conseguirÃ−an sin se actuase por separado. Se trata de Â«cooperaciÃ³nÂ» con una
finalidad de Â«utilidadÂ» propia.

Pero la relaciÃ³n con los demÃ¡s es tambiÃ©n competitiva, por cuanto la bÃºsqueda del propio bien entra en
frecuente colisiÃ³n con el Â«bienÂ» ajeno. No se trata Ãºnicamente del acceso a bienes materiales, sino a
niveles mÃ¡s profundos, se trata de la propia identidad y autoestima[6].

La identidad de la persona-individuo se basa Ãºnicamente en la diferenciaciÃ³n, y se apoya exclusivamente en
su comparaciÃ³n con los demÃ¡s. Esto se da a todos los niveles: belleza, inteligencia, prestigio, poder,
riqueza, etc. SÃ³lo se considera propio de sÃ− lo que es ajeno a los otros (si todos lo tuviesen ya no serÃ−a
identificatorio para sÃ−). Todo se maneja en una escala, donde la propia realizaciÃ³n consiste en ocupar el
puesto mÃ¡s cercano posible a la cÃºspide. AsÃ−, todo triunfo de Â«otroÂ» configura una derrota propia, y
toda Â«equiparaciÃ³nÂ» general configura una pÃ©rdida de identidad de sÃ−.

Â 

Por ese camino se llega a una persona-individuo esencialmente posesivo, ya que de la posesiÃ³n depende su
realizaciÃ³n. Se trata de la posesiÃ³n de todo: belleza, inteligen−cia, prestigio, poder, riqueza, etc. Cuanto
mÃ¡s se posea por sobre los demÃ¡s, mÃ¡s se es (identidad), y mÃ¡s se vale (autoestima). Cierto que la
persona-individuo puede renunciar a ciertos bienes, pero Ãºnicamente por criterios de optimizar la
adquisiciÃ³n de otros considerados mÃ¡s importantes (mÃ¡s Ãºtiles). No obstante toda renuncia siempre
significa una pÃ©rdida de sÃ−.

Aunque esa fiebre de Â«posesiÃ³nÂ» abarca todos los niveles sin embargo, por otros factores que veremos
mÃ¡s adelante, se concentra especialmente en la posesiÃ³n de bienes materiales y lo que los representa
(riqueza).

Esa Â«hambreÂ» de posesiÃ³n tendrÃ−a un lÃ−mite teÃ³rico que consistirÃ−a en el Â«acaparamientoÂ» de
bienes intentando poseer mÃ¡s allÃ¡ de lo que le pertenece. Pero el concepto de Â«lo que le perteneceÂ» es
vago, y podrÃ−a expresarse como Â«todo aquello que con su habilidad y su suerte pueda conseguirÂ», sin
que en el fondo se pongan muchos lÃ−mites Ã©ticos a esa Â«habilidadÂ» suya.

Â 

La persona-individuo aparece como dueÃ±a exclusiva de sus actos, sin que nadie ni nada pueda interferir de
algÃºn modo con ellos. Toda interferencia del tipo que sea es vista siempre y sin excepciones como pÃ©rdida
de libertad[7].

Los fines que persigue son siempre (y asÃ− deben ser) propios. Se trata de un ser centrado en sÃ− mismo, y
que actÃºa siempre en funciÃ³n de sÃ−. Inclusive el altruismo es leÃ−do exclusivamente desde esta
perspectiva: Â«si ser generoso te hace sentir mejor estÃ¡ bien que lo hagasÂ». No existe la posibilidad real de
la Â«gratuidadÂ» sino que todo esta regido por el interÃ©s propio, y en el fondo se trata de un problema de
Â«poderÂ»[8].

Actuar siempre por el propio Â«interÃ©sÂ» es visto como Â«natural y buenoÂ», y aunque muchas veces se
niega que se trate de Â«egoÃ−smoÂ» sin embargo la diferencia entre ambos no aparece nada clara, e
inclusive en el caso de algunos exponentes, el Â«egoÃ−smoÂ» es visto como parte de la naturaleza del ser
humano, por tanto imposible de evitar, e inclusive justificado como bueno[9].

6



Se desdibuja la calificaciÃ³n de Â«necesidadesÂ» y progresivamente todo se va asimilando a Â«deseosÂ».
Comer, vestir, recrearse, formar pareja, militar polÃ−tica−mente, tener hijos, etc., todos son Â«deseosÂ», y
por tanto de algÃºn modo desecha−bles, pero sobre todo, como deseos nunca son exigibles Â«por nadieÂ» ni
Â«a nadieÂ». La persona-individuo se mueve entonces en base exclusivamen−te a sus deseos, y el criterio
fundamental para su persecuciÃ³n es el de la Â«utilidadÂ» para sÃ−[10]. En la mayorÃ−a de los casos, se
trata de una Â«utilidad inmediataÂ».

Â 

Hay un fuerte concepto de Â«naturaleza humanaÂ» subyacente en la imagen presentada. El actuar
exclusivamente por Â«propio interÃ©sÂ» es parte de esa Â«naturalezaÂ», asÃ− como lo es la Â«libertadÂ»
como posibilidad de actuaciÃ³n sin interferencias de ningÃºn tipo. La persona-individuo es autosuficiente en
cuanto no Â«necesitaÂ» de los demÃ¡s para su crecimiento, sino que la relacionalidad se basa en la utilidad.
De ese modo, la persona-individuo parecerÃ−a tener un Â«crecimiento espontÃ¡neoÂ», es decir,
simplemente con ser Â«hÃ¡bilÂ» para cumplir con sus Â«deseosÂ» sin interferencia alguna, la
persona-individuo crecerÃ−a y se realizarÃ−a. En eso consiste su Â«naturalezaÂ».

Â 

La imagen de esta persona-individuo es la de un ser Â«universalÂ». En todos lados del mundo los individuos
son Â«igualesÂ», no en el sentido de una Â«igualdad de derechosÂ» (lo veremos mÃ¡s adelante), ni en el
sentido de que en todos las personas anidan potencialmente los mismos vicios y virtudes, sino en el sentido de
que el lugar geogrÃ¡fico en el que vive, ni la cultura de la que es parte, lo configura en modo alguno. Por
supuesto que no se niega que las condiciones culturales y sociales influyen en los individuos, pero esa
Â«influenciaÂ» que ejercen son en definitiva accidentales y secundarias.

La persona-individuo es intercambiable con cualquiera otra del universo, simplemente con un proceso de
Â«aclimataciÃ³nÂ», ya que lo cultural, geogrÃ¡fico, y social, no afectan su esencia, y por tanto en el fondo
tampoco conforman su Â«identidadÂ» de sujeto[11].

Â 

Por lo ya visto es claro que la persona-individuo se presenta como enfrentada a Â«lo socialÂ», ya que de por
sÃ− coarta y limita su libertad y poder. AdemÃ¡s con facilidad se va identificando Â«lo socialÂ» con Â«el
estadoÂ», como si Ã©ste fuese la expresiÃ³n casi totalizante de aquel. La sociedad parecerÃ−a estar
conformada Ãºnicamente por el estado y los individuos, donde el estado oprime a los individuos al coartarle
su libertad, y donde en definitiva el individuo debe ser Â«liberadoÂ» del estado[12].

Hay muy diferentes posturas sobre cuÃ¡l debe ser el rol que le corresponde al estado[13], desde posturas que
consideran que su funciÃ³n debe limitarse a asegurar la vida y bienes (propiedad) de los individuos, hasta
quienes consideran que debe asegurar la Â«igualdad de oportunidadesÂ» para todos los individuos. Sin
embargo en todos los planteos subyace bÃ¡sicamente el concepto de que Â«lo socialÂ» estÃ¡ configurado
exclusivamente por lo Â«privadoÂ» (siempre individual) y lo Â«pÃºblicoÂ» (perteneciente al estado), y que
en el fondo siempre lo Â«publicoÂ» termina quitÃ¡ndole libertad (y por tanto oprimiendo) al individuo.

Â 

RESPUESTA A ESA ANTROPOLOGÃ�A.

EL INDIVIDUO Y LA SOCIEDAD: SER PERSONA

Â 

7



1. SER RELACIONAL

Â 

El hombre es un ser esencialmente relacional y comunitario[1]. AsÃ− fue creado por Dios[2], no individual y
aislado, sino en radical relaciÃ³n con los demÃ¡s hombres y con el universo entero. Fue creado por Dios no
para vivir aisladamente o individualmen−te sino para formar sociedad, como forma de realizaciÃ³n de su
propia esencialidad.

No existe la Â«persona universalÂ», es decir, la persona como individuo intercambia−ble de lugar y
situaciÃ³n sin afectar su propia identidad de sujeto, sino que, como desarrollaremos mÃ¡s adelante, la persona
es siempre Â«localizadaÂ», es decir, que su entorno, circunstancias, y relaciones, son configuradores de su
propio ser como sujeto. La Â«humanidadÂ» no es un mero concepto alcanzado por Â«abstracciÃ³nÂ» de los
sujetos individuales, sino que constituye una realidad en sÃ− misma que desborda los sujetos individuales.

La relaciÃ³n de la persona con los demÃ¡s no es accidental y secundaria, sino que lo constituye a sÃ− mismo
y lo configura en un proceso que puede ser de humanizaciÃ³n o de des-humani−zaciÃ³n. No se trata
Ãºnicamente de un problema de Â«bondadÂ» o Â«maldadÂ» en la relaciÃ³n con los demÃ¡s, sino de que la
propia persona se construye a sÃ− misma fundamental−mente en su relaciÃ³n con los demÃ¡s. La propia
identidad, afectividad, espirituali−dad y materialidad dependen en primer lugar de cÃ³mo sea su relaciÃ³n con
el resto de las personas.

Nadie es autosuficiente y nadie se puede salvar a sÃ− mismo, ni por sÃ− mismo. La persona humana tiene
capacidad de soledad, pero no es un ser Â«soloÂ». La vida temporal y la salvaciÃ³n escatolÃ³gica se
determinan en la interdependencia total con los demÃ¡s y, junto a los demÃ¡s, en la respuesta que le es dada
al SeÃ±or. No por casualidad el SeÃ±or se presenta a sÃ− mismo como Â«PadreÂ», nos invita a asumir
nuestra realidad de Â«hermanosÂ», y nos llama a la salvaciÃ³n como Â«puebloÂ».

En la revelaciÃ³n, y a lo largo de toda la historia de la Iglesia, el Â«individualis−moÂ» siempre ha sido
considerado un pecado, no sÃ³lo porque implica un desentenderse de la suerte de los demÃ¡s, sino
simultÃ¡nea y principalmente porque significa la autodestrucciÃ³n de la propia persona. Todo pecado lo es tal
en primer lugar no solo por el perjuicio causado en el Â«otroÂ», destinatario de la Â«mala acciÃ³nÂ», sino
por que destruye al propio pecador.

Sin menospreciar en absoluto la responsabilidad directa que a cada uno cabe del resultado material y espiritual
que sobre los demÃ¡s ejerce su actuar, no podemos perder de vista que la primera vÃ−ctima del pecado es el
propio pecador. El Â«pecadoÂ» no es la violaciÃ³n de una ley arbitrariamente ordenada por Dios, sino que el
Â«pecadoÂ» es la autodestrucciÃ³n del propio hombre por un acto-actitud que lo deshumaniza, contrariando
asÃ− la ley de Dios que Ãºnicamente busca la plena humanizaciÃ³n del propio ser humano. AsÃ−, el ser
humano al negar en la prÃ¡ctica su propia esencia relacional, se destruye a sÃ− mismo y, simultÃ¡neamente,
destruye a los demÃ¡s.

El pecado de Â«individualismoÂ» de por sÃ−, implica por parte del sujeto, desconocer la radical dependencia
mutua que lo vincula con los demÃ¡s y con Dios. En cuanto que pretende desconocer su relacionalidad
intrÃ−nseca, el individualista no puede convertir en efectiva y liberadora la interdependencia, relegÃ¡ndola en
la prÃ¡ctica a una relaciÃ³n funcional y utilitaria (cuando no directamente antagÃ³nica u opresiva) indigna de
la persona humana[3].

La Â«dignidadÂ» de la persona humana, desde una perspectiva cristiana surge de un dato fundante: ha sido
creada por Dios a su Â«imagen y semejanzaÂ»[4]. Su dignidad es asÃ− radicalmente distinta del resto de la
creaciÃ³n, ya que es la Ãºnica creatura que ha sido amada en sÃ− misma por Dios, y ha sido llamada por Dios
a participar como Â«hijoÂ» de su propia vida divina. Al mismo tiempo, la Â«dignidadÂ» del ser humano no

8



surge de sÃ− mismo sino que la recibe de Dios, y Ã©l es llamado a asumirla y realizarla en la historia[5].

De allÃ− que la dignidad de la persona humana tiene al menos tres dimensiones que deben ser consideradas.
En primer lugar una dimensiÃ³n que podrÃ−amos llamar Â«ontolÃ³gico-vocacionalÂ», donde la dignidad se
juega en la respuesta a Dios como hijo, en la construcciÃ³n de comunidad solidaria conforme a su ser
esencial.

En segundo lugar, la dignidad contiene una dimensiÃ³n Â«histÃ³rico-objetivaÂ» en cuanto implica para cada
ser humano el respeto y promociÃ³n de todo otro ser humano de acuerdo con la dignidad que objetivamente le
corresponde como hijo de Dios, y que debe ser realizada en la historia.

En tercer lugar, la dignidad tambiÃ©n implica una dimensiÃ³n Â«subjetivaÂ» en cuanto de la fidelidad que
la persona tenga hacia su conciencia, recta y crÃ−ticamente formada, depende su propia Â«personalidad
Ã©ticaÂ»[6].

De este modo, toda pretendida autosuficiencia del ser humano, en cualquiera de las dimensiones que se
considere es contradictoria de su ser relacional, por tanto indigna, y destructiva de sÃ− y de los demÃ¡s.

Â 

2. SER ESTRUCTURAL Y SOCIAL

Â 

2.1. DIFERENCIA ENTRE SOCIEDAD Y ESTADO

Â 

Aunque despuÃ©s regresemos a este tema, es importante desde el principio clarificar un equÃ−voco que
progresivamente se ha ido extendiendo: se trata de la identifica−ciÃ³n entre Â«estadoÂ» y Â«sociedadÂ».

Esta clarificaciÃ³n es fundamental dado que su identificaciÃ³n con facilidad conduce a uno de los errores
antropolÃ³gicos mÃ¡s serios: la desapariciÃ³n en la prÃ¡ctica del Â«cuerpo socialÂ» como identidad y su
reducciÃ³n a la mera Â«agregaciÃ³n de individuos organizados por un estadoÂ».

El estado constituye la organizaciÃ³n de la comunidad polÃ−tica de una sociedad con la finalidad de defender
el Bien ComÃºn de dicha sociedad[7]. En cambio la sociedad constituye una unidad de identidad y relaciÃ³n
que va mÃ¡s allÃ¡ de cada persona que la integra[8].

No pueden identificarse de modo alguno la sociedad y el estado como si fueran prÃ¡cticamente lo mismo.
Esto conlleva la pÃ©rdida de identidad de conjunto, y por tanto de sus posibilidades colectivas de
realizaciÃ³n en un verdadero proyecto de desarrollo comÃºn que sea integrador de todas sus dimensiones, y
no sÃ³lo de la econÃ³mica. A su vez, la sociedad aÃºn teniendo un realidad propia debe tener como finalidad
la persona concreta[9], y por ello toda pÃ©rdida de identidad social supone una mutilaciÃ³n en la capacidad
de autocomprensiÃ³n de cada uno de sus miembros.

No existe el Â«ser humano universalÂ» mÃ¡s que como abstracciÃ³n, todos los seres humanos somos parte
de un mismo universo pero cada uno es y debe ser hijo, parte y sujeto de una sociedad y una cultura concreta.

Esto nos lleva a tener que encarar mÃ¡s a fondo el tema de la relaciÃ³n entre Â«personaÂ» y Â«sociedadÂ».

Â 

9



2.2. PERSONA Y SOCIEDAD

Â 

En primer lugar, el hom−bre no es so−la−men−te un ser Â«gregarioÂ» (capaz de estar junto a otros hombres,
capaz de hacer cosas junto con otros hombres, capaz de convivencia aÃºn a muy altos grados de desarrollo),
sino que el hombre es esencialmente Â«socialÂ» (sus vinculacio−nes sociales son constitutivas para Ã©l).

En este sentido dice la ConstituciÃ³n Gaudium et Spes:

"La Ã−ndole social del hombre demuestra que el desarrollo de la persona humana y el crecimiento de la
propia sociedad estÃ¡n mutuamente condicio−na−dos. Porque el principio, el sujeto y el fin de todas las
institucio−nes sociales es y debe ser la persona humana, la cual, por su misma naturale−za, tiene absoluta
necesidad de la vida social."(25a)

Las relaciones interpersonales son parte inseparable de la persona. La persona se ubica en la realidad, se
comprende a sÃ− mismo, y se proyecta, a partir y en base a las relaciones interpersonales que lo configuran.
En este sentido puede usarse apropiadamente la frase: Â«El ser humano es un nudo de relacionesÂ».

La realidad de encuentro y de rechazo de Dios, no es sino parte y expresiÃ³n (la mÃ¡s profunda y
constituyente) de este Â«ser-en-relaciÃ³nÂ» que es el ser humano. Su realidad de Â«graciaÂ» y de
Â«pecadoÂ» se juega en este aspecto fundamental de la persona (relaciÃ³n de Â«amorÂ» con Dios y con el
prÃ³jimo: Mt 22, 37-40; 25, 31-46)[10].

Â 

En segundo lugar, Dios crea al hombre no solamente en cuanto individuo sino tambiÃ©n lo crea como
comunidad.

La co−mu−ni−ta−rie−dad estÃ¡ impresa en la propia naturaleza humana, y su desarro−llo es imprescin−dible
para el real y pleno desarrollo de la persona.

El hombre es creado a imagen y semejanza de Dios, peno no son las personas indivi−dualmente consideradas
las Ãºnicas que reflejan esa imagen de Dios, sino que tambiÃ©n la comunidad como tal lo hace. Dios
tambiÃ©n entabla un diÃ¡logo con la comunidad como tal y le hace un llamado especÃ−fico, y la comunidad
a su vez acepta o rechaza ese llamado.

Esa es la experiencia de la Alianza con Israel en el AT, donde el interlocu−tor de Dios es el pueblo mismo, y
donde es el propio pueblo quien en su fidelidad y pecado va realizando y manifestando la salvaciÃ³n que le
viene de Dios.

De similar modo, serÃ¡ la Iglesia, como pueblo santo de la Nueva Alianza, la que es interlocutora de Dios, es
portadora y depositaria de la revelaciÃ³n, recibe una misiÃ³n salvÃ−fica por parte de Dios, y
escatolÃ³gica−mente forma Â«un sÃ³lo cuerpoÂ» con Cristo (Rom 12, 3-8).

Para los teÃ³logos Flick y Alszeghy, este aspecto es de esencial importancia:

"La comunidad refleja la imagen de Dios todavÃ−a mejor que el individuo: efectivamente, los individuos
diferentes se completan entre sÃ− y su uniÃ³n ordenada manifiesta con mayor razÃ³n al divino ejemplar. (...)
La mayor perfecciÃ³n de la imagen divina recibida en la comunidad, no es solamente cuantitativa, es decir,
no equivale a la suma de las imÃ¡genes que resplande−cen en las diversas personas individualmente
consideradas, sino cualitativa; por eso la relaciÃ³n entre las diversas imÃ¡genes singulares forma una nueva

10



semejanza que no se encuentra en los individuos. Sin embargo, la comunidad no suprime el valor propio del
individuo como imagen, por esa misma razÃ³n: la imagen de Dios existente en cada uno, en su originalidad
individual, no se encuentra en la imagen formada por la totalidad."[11]

De hecho, la comunidad participa en Â«actoÂ» la intrÃ−nseca relacionalidad divina de un Dios Â«uno y
trinoÂ»[12].

En tercer lugar, las so−ciedades humanas no son acciden−tales o circunstanciales, sino la expresiÃ³n del
hombre mismo y plasman el proyecto que el propio hombre desarrolla de sÃ− mismo.

A toda imagen de persona corresponden una imagen de sociedad y viceversa. Es imposible separar o
comprender a la persona aislada de la sociedad a la que pertenece. La persona Â«configuraÂ» la sociedad y a
su vez, es Â«hijaÂ» de esa sociedad[13].

Toda persona es siempre receptora y oblativa con respecto a la sociedad que integra. Es receptora en cuanto
que es Â«herederaÂ» del fruto del esfuerzo de mÃºltiples generaciones pasadas, asÃ− como tambiÃ©n es
beneficiaria del trabajo de sus contemporÃ¡−neos[14].

La propia relaciÃ³n de pecado y gracia del hombre tambiÃ©n es proyectada en la sociedad (una imagen de
hombre Â«santoÂ» corresponde a una imagen de sociedad Â«santificadoraÂ», etc.).

Â 

En cuarto lugar, la Â«for−maÂ» que adquieren las so−ciedades es fruto del pro−yecto del hombre, pero a su
vez tienen cierta autonomÃ−a. Las relaciones interpersonales se objetivizan y se institucio−nalizan
permanentemente en forma de estructuras sociales[15].

Estas estructu−ras pueden clasificarse en:

a) Formales: formalmente constituidas, legitimadas, y delimitadas; y

b) No formales: no formalmente constituidas ni delimitadas, pero normalmen−te sÃ− legitimadas de hecho.

Para clarificar el contenido de cada tipo, podemos presentar a modo de ejemplo:

* de estructuras Â«formalesÂ»: organiza−ciÃ³n polÃ−tica, leyes de todo tipo, asociaciones varias, ONGs,
Iglesia, etc.

* de estructuras Â«informalesÂ»: usos y costumbres de relaciÃ³n (hombre-mujer, patrÃ³n-obrero, etc.), la
Â«garraÂ» deportiva, la Â«coimaÂ», el privilegio de lo intelectual sobre lo manual, etc.

La reali−dad de pecado de la rela−cionali−dad del hombre tambiÃ©n se objetiviza en las estructuras sociales.
Aparecen asÃ− tanto las estructu−ras de gracia como las estructuras de pecado[16].

Â 

En quinto lugar, el EspÃ−−ritu San−to actÃºa con la fuerza de su gracia tanto en las per−sonas como en las
estructuras sociales.

La a−c−ciÃ³n del EspÃ−ritu Santo no se reduce al Ã¡mbito individual, ni a la realidad de las personas en sÃ−
mismas o aisladas del resto, sino que tambiÃ©n abarca la sociedad como tal, de modo que tambiÃ©n la
sociedad estructurada es transformada por la acciÃ³n del EspÃ−ritu Santo con el fin de ser redimida junto con

11



el resto de la creaciÃ³n (cfr. Rom 8,19ss).

En este punto entra el tema referido la lectura de los Â«signos de los tiemposÂ», elemento de tipo netamente
soteriolÃ³gico y social, que se ha constituido en uno de los criterios claves de discernimiento de la Historia de
SalvaciÃ³n, segÃºn lo manifestado en el Concilio Vaticano II.[17]

Â 

En sexto lugar, para expresar sintÃ©ticamente todo lo anterior, normalmente se utiliza el tÃ©rmino
Â«personaÂ». El propio concepto de Â«personaÂ», considerado el mÃ¡s acabado desde el punto de vista
moral para referirse al ser humano, implica de por sÃ− simultÃ¡nea−mente:

! La dimensiÃ³n individual: la persona jamÃ¡s es Ãºnicamente una mera parte de la sociedad (ni en su
dimensiÃ³n polÃ−tica, ni econÃ³mica, ni eclesial, etc.)

! La dimensiÃ³n social: la persona jamÃ¡s puede ser considerada como un ser aislado, ni al margen del grupo
humano y sus estructuras institucionali−za−das, al que pertenece.

Â 

A partir de los seis puntos desarrollados, podemos decir que la persona humana es simultÃ¡neamente
individualidad y socialidad, pero no dividida sino siendo plenamente ambas dimensiones. De un modo
grÃ¡fico podemos decir que la persona humana es:

! 100% individualidad (originalidad Ãºnica e irrepetible).

! 100% socialidad (estructuras sociales internalizadas).

Para comprenderlo necesitamos hacer una analogÃ−a con la Â«UniÃ³n HipostÃ¡ticaÂ» de Cristo: verdadero
hombre (100% hombre) y verdadero Dios (100% Dios).

El ser Â«personaÂ» es ese nÃºcleo misterioso que unifica los diferentes niveles constituti−vos de su compleja
naturaleza.

El que la persona sea 100% sociali−dad im−plica que nadie se puede realizar plenamente si no se realiza
tambiÃ©n la sociedad de la que es parte. La realizaciÃ³n de la sociedad como tal es esencial para la
realizaciÃ³n de sus integrantes.

Siguiendo este razonamiento por etapas sucesivas, llegamos finalmente al nivel mundial, y que por tanto, a
que la realizaciÃ³n plena de una persona estÃ¡ vinculada a la realiza−ciÃ³n de la humanidad como tal.
Obviamen−te que el vÃ−nculo es fenomenolÃ³−gicamente mÃ¡s dÃ©bil segÃºn sea mayor la distancia de su
integraciÃ³n primaria. La realizaciÃ³n de una persona depende esencialmente de la sociedad que integra
directamente.

Ejemplo (para tomar uno sencillo): vemos como el hecho de que un compatriota triunfe personalmente a nivel
internacional (le otorgan un premio Novel, o es reconocido por sus conocimientos, etc.) confiere un
legÃ−timo orgullo para todos y cada uno de uruguayos aunque no lo conozcan personalmente.

No existen estructuras, ni existe sociedad si no existe el hombre, no sÃ³lo para su creaciÃ³n, sino para su
mantenimiento y sentido. Por eso la dimensiÃ³n constitutiva de toda la realidad social, es la persona humana.
Persona que no es nunca mero individuo sino simultÃ¡nea e irreductiblemente originalidad Ãºnica y ser
social.

12



Â 

2.3. ANALOGÃ�A DEL Â«SUJETO SOCIALÂ»

Â 

Para profundizar en lo que venimos analizando, desarrollaremos muy brevemente un aspecto esencial de la
antropologÃ−a social, que es el relativo a la Â«subjetividadÂ» de la sociedad.

La razÃ³n que motiva este anÃ¡lisis proviene de la afirmaciÃ³n fundamental hecha anterior−mente, en el
sentido de que la sociedad no es la mera suma de sus individuos integran−tes, sino que constituye un todo
Ãºnico. TambiÃ©n veÃ−amos que en las Sagradas Escrituras y en la reflexiÃ³n teolÃ³gica aparece Â«la
comunidadÂ», Â«el puebloÂ», Â«la IglesiaÂ», como sujetos interlocutores de Dios.

Veremos ahora esquemÃ¡ticamente el tema, a travÃ©s del desarrollo de una analogÃ−a entre el Â«sujeto
Ã©tico propioÂ» que es la persona, y la sociedad en cuanto Â«sujeto Ã©tico analÃ³gicoÂ».

Veremos tambiÃ©n como es que actÃºa la sociedad, de modo de no pensar en un Â«colectivismo en actoÂ»,
sino en la mÃºltiple articulaciÃ³n entre individuos y estructu−ras sociales.

El interÃ©s fundamental no es postular al colectivo social como un Â«sujeto Ã©ticoÂ» paralelo (y mucho
menos Â«al margenÂ») del sujeto personal, sino que intenta responder a las preguntas: Â¿quÃ© es una
sociedad desde la perspectiva moral? Â¿en quÃ© sentido puede ser considerada Â«sujetoÂ»? Â¿quÃ©
importancia tiene esto para la persona?

Â 

2.3.1. PREMISAS

Â 

Primeramente podemos afirmar que moralmente hablando es muy claro que el Ãºnico sujeto Ã©tico en
sentido propio es la persona humana, ya que es ella la Ãºnica creada por Dios a su imagen y semejanza y, por
tanto, libre y responsable de sus actos.

La sociedad como producto humano que es, participa de algunas de las caracte−rÃ−sticas propias de la
persona humana, aunque en ningÃºn momento deja de ser un producto humano libre. Por esa razÃ³n, esas
caracterÃ−sticas identificatorias entre persona humana y sociedad humana tienen su fuente exclusiva en la
persona, y son comprensi−bles exclusiva−mente en referencia a ella. Aplicarle a la sociedad categorÃ−as
antropomÃ³rficas Ãºnicamen−te es vÃ¡lido en la medida en que: a) se asume la sociedad como producto libre
humano; b) en cuanto se las considera siempre en forma anÃ¡loga; c) en cuanto se asume que toda sociedad
Ãºnicamente actÃºa a travÃ©s de sus miembros (personas) aunque lo haga estructu−ralmente.

Lo que se busca fundamen−talmente con este analogado es mos−trar mÃ¡s nÃ−tidamente el principio de que
la sociedad no es reducible a la mera suma de sus inte−gran−tes, sino que tiene una entidad finalÃ−s−tica
pro−pia, aun−que Ã©sta no sea separable de la finalidad Ãºltima de cada persona que la integra.

A su vez tambiÃ©n podemos definir en un sentido muy amplio, pero vÃ¡lido, a una Â«sociedadÂ» como a
Â«todo grupo humano organizadoÂ». Tomando esa definiciÃ³n como base podemos ahora completar el
concepto con algunos otros elementos.

Si bien, segÃºn esta definiciÃ³n existen sociedades a todos los niveles en que es posible la Â«asociaciÃ³nÂ»

13



de personas, tomaremos como unidad de referencia la Â«sociedad nacionalÂ» ya que en la terminologÃ−a
comÃºn constituye el prototipo conceptual.

Toda so−ciedad estÃ¡ com−puesta esencial−mente de dos elementos integran−tes: las personas y las
estructuras sociales.

Las estructuras son siempre formas rela−cionales entre las personas (obviamente no siempre referidas a la
relaciÃ³n interper−sonal), que se objetivi−zan y se institu−cionali−zan. Nacen de relaciones persona−les, pero
adquieren una dinÃ¡mica propia e incluso una cierta (pero no pequeÃ±a) autonomÃ−a de la voluntad directa
de las personas. Esas estructuras no son Â«agregadasÂ» al hombre, sino que son parte de Ã©l mismo en la
medida en que son introyectadas. No es que los indivi−duos se muevan Â«entreÂ» estructuras, sino que los
individuos Â«encarnanÂ» las estructuras.

Ejemplo: si consideramos la persona de un juez, vemos que no se Â«mueve en tornoÂ» a la es−tructura del
derecho, sino que Ã©l Â«encarna el derechoÂ» cu−ando dicta sen−tencia. En ese acto el juez no es solamente
un individuo trabajando, sino que simultÃ¡neamen−te Ã©l Â«es la ley en actoÂ». Cuando el juez procesa un
delincuente (mÃ¡s allÃ¡ de las posibili−dades de apelaciÃ³n al fallo), es Â«la justiciaÂ» la que lo procesa.
AsÃ− no podemos decir que esa persona Â«trabajeÂ» simplemente como juez, sino que Â«esÂ» juez, por lo
que su funciÃ³n no lo ataÃ±e Ãºnicamente en su destreza laboral, sino que lo ataÃ±e esencialmente como
persona.

La sociedad, pues, estÃ¡ formada por un entramado estructural de relacionalidad objetiva−da en el que se
encuentran inmersas las personas, de modo tal que participan plenamente de Ã©l. Ese entramado estructural
posibilita y condiciona fuertemente, con signo positivo y negativo (estructuras de pecado y estructuras de
gracia), la relacionalidad de toda persona y por tanto su desarrollo.

Toda so−ciedad tiene una dinÃ¡mica propia en su deci−sio−nali−dad y en su actuaciÃ³n colecti−va, que no es
sin mÃ¡s reducible a la decisionali−dad y a la actividad de sus miembros individual−mente considerados, sea
cual fuere el lugar que estos ocupen en el entramado social.

Â 

2.3.2. LA SOCIEDAD COMO Â«SUJETO Ã�TICOÂ»

Â 

En primer lugar, la moral considera a la persona como sujeto Ã©tico por cuanto es la Ãºnica creatura que no
alcanza su finalidad inmanente ni trascendente por medio de una actividad instintiva ya genÃ©ticamente
determinada. La persona es la Ãºnica creatura autÃ³noma, en cuanto que tiene la capacidad de actuar
libremente segÃºn su propia decisiÃ³n, debiendo asumir la responsa−bilidad consecuente.

La persona debe descubrir la verdad sobre sÃ− misma, ya que Ã©sta no le es evidente, y debe asimismo
desarrollar los caminos de su propia realizaciÃ³n ya que Ã©sta no es automÃ¡tica. Es la persona la Ãºnica
capaz de desarrollar una Â«persona−lidad Ã©ticaÂ», es decir, la Ãºnica capaz de construirse a sÃ− misma a
partir de lo que es. SerÃ¡ en ese caminar, que la persona escucharÃ¡ la voz de Dios que le revela su Buena
Noticia de salvaciÃ³n, y lo llama a participar en la construcciÃ³n de su Reino. SerÃ¡ asimismo con su caminar
por la vida, que la persona darÃ¡ una respuesta a ese SeÃ±or de la vida.

En forma anÃ¡loga tambiÃ©n la socie−dad es sujeto Ã©tico. Como realidad que realiza en sÃ− una
dimensiÃ³n esencial de la persona, la sociedad participa de la libertad de la persona humana, asÃ− como de su
responsabilidad.

14



Es la sociedad como tal la que debe construirse a sÃ− misma, ya que su desarrollo no es en absoluto
determinado por alguna ley natural. La configuraciÃ³n de la sociedad es siempre resultado de la libertad del
hombre, pero no de individuos aislados, sino de la libertad humana socialmente estructurada. Una sociedad
tambiÃ©n tiene una Â«personalidad Ã©ticaÂ», en cuanto que tambiÃ©n debe buscar la verdad sobre sÃ−
misma (que tampoco le es evidente), y tambiÃ©n debe desarrollar los caminos de su propia realizaciÃ³n (que
tampoco le son automÃ¡ticos).

Ejemplo: una sociedad nacional (un paÃ−s) puede ser Â«racistaÂ», y eso es esencialmen−te su propia
res−ponsabilidad como sociedad, ya que su forma de organizarse, sus leyes, su misma idiosincra−sia, etc., son
desarrolladas por ella misma a travÃ©s de sus mecanismos institucio−nales y no-formales.

En su caminar por la historia, la sociedad tambiÃ©n estarÃ¡ dando una respuesta al Dios de la vida, que se le
manifiesta y la invita a purificarse constantemen−te buscando realizar el Reino de Dios. En la Historia de la
SalvaciÃ³n, el SeÃ±or de la vida no se manifiesta ni salva, Ãºnicamente a las personas en forma individual,
sino que como dice la ConstituciÃ³n Lumen Gentium: "fue voluntad de Dios el santificar y salvar a los
hombres, no aisladamente, sin conexiÃ³n alguna unos con otros, sino constituyendo un pueblo que le
confesara en verdad y le sirviera santamente" (9a). Ese texto se refiere unÃ−vocamente a la Iglesia (Pueblo
de la Nueva Alianza), pero en ese pueblo escatolÃ³gico son llamados todos los pueblos del mundo como tales.

Â 

En segundo lugar, en este analogado hay que mantener siempre presente un elemento fundamental: mientras
que en la persona como sujeto propio hay de hecho una unidad esencial, en cambio en el caso de la socie−dad,
la actuaciÃ³n se da siempre mediada a travÃ©s de estructu−ras y de multipli−cidad de actos parciales de
personas concretas.

Ejemplo: la apro−baciÃ³n de una ley Â«racistaÂ» en un paÃ−s, no es reali−zada por el colectivo en un acto
Ãºnico, sino que es aprobada por un parlamento y un ejecutivo, con multiplici−dad de organismos y de
personas involucradas de un modo u otro.

De este modo, en la perso−na, la res−ponsabilidad de los actos cae globalmente sobre toda ella y el juicio
moral es global, mientras que en la sociedad la responsabili−dad y el juicio moral cae sobre el conjunto, pero
no se reparte ni se le aplica por igual a cada uno de sus miembros. Al interior de dicha sociedad habrÃ¡
que diferenciar los grados de responsabilidad que le corresponden a cada persona segÃºn el lugar que ocupe
en la estructura social y el grado de apoyo efectivo (formal y/o material) que haya dado a dicha actuaciÃ³n
corporati−va.

EsquemÃ¡ticamente:

Â 

LA PERSONA

5

Sujeto Ã©tico propio

[Libre y responsable de sus actos,

la persona se cons−truye a sÃ− misma]

Â 

LA SOCIEDAD

5

Sujeto Ã©tico analÃ³gico

[Libre-soberana y responsable de su
estructu−ra−ciÃ³n, la sociedad se construye a sÃ−
misma]

Â 

15



Â 

En tercer lugar, las mediaciones histÃ³ricas con−cretas de que se vale una so−cie−dad para tomar sus
decisio−nes y actuar con−junta y cohe−rentemen−te, se basan en las estructuras de poder que haya
desarrollado en su interior.

De hecho, nor−malmente se trata del sistema polÃ−tico (en sentido amplio) que la dirige, inclu−yendo en
Ã©l las estructuras de participaciÃ³n ciuda−dana, la estructura polÃ−ti−ca formal (los Â«poderesÂ», las
leyes electora−les, partidos, etc.), la articu−la−ciÃ³n de ejer−cicio de los grupos de presiÃ³n (asociacio−nes
de empresa−rios, sindica−tos, movimientos socia−les, etc.), etc.

Dentro de la analo−gÃ−a que esta−mos propo−niendo podrÃ−amos decir que, de algÃºn modo, la
estructu−raciÃ³n polÃ−−tica de una sociedad corresponde anÃ¡logamente a la estructura deci−sional de la
per−sona.

Obviamente, en la persona, el juicio moral sobre la decisiÃ³n[18] es ya di−rec−tamente un juicio sobre la
per−sona, porque no hay distancia entre la decisiÃ³n de la persona y la per−sona misma.

En la socie−dad, en cambio, dado que la de−cisionali−dad implica una com−ple−ja articu−la−ciÃ³n de
estructuras y personas, sÃ− hay una diferen−cia de juicio Ã©tico entre, por una parte, el proceso decisional en
sÃ− y la decisiÃ³n tomada, y por otra parte, entre el juicio Ã©tico que correspon−de a la so−ciedad como tal
y el refe−rido a cada uno de sus miembros.

Ejemplo: la existencia de una Â«ley racis−taÂ» implica de por sÃ− un juicio condenato−rio. Pero: se condena
la ley porque va contra los DDHH (ile−gitimi−dad del conteni−do); se valora el modo democrÃ¡tico en que
fue apro−bada (legitimidad formal del proce−so); se condena la sociedad por ser Â«racistaÂ» (sujeto
Ã©tico); se respon−sabi−liza de modo muy diferente al presidente de ese paÃ−s que al indÃ−−gena
discrimi−nado (responsa−bilidades individua−les en el hecho).

Â 

En cuarto lugar, los Â«actosÂ» de una socie−dad se refieren anÃ¡logamente al de la per−sona, a tres niveles
de su relaciona−lidad Ã©tica fundamental:

Â 

en la PERSONA:

Â 

* Intrapersonal

[BÃºsqueda del sentido de vida, y
consiguien−temente del bien integral de sÃ− mismo]

* Interpersonal

[Reconocimiento de la alteridad y solidari−dad, y
consiguientemente bÃºsqueda del bien integral del
otro]

* Social

en la SOCIEDAD:

Â 

* Intrasocial

[BÃºsqueda de su sentido en la historia, y
consi−guientemente de su bien comÃºn]

* Intersocial

[Reconocimiento de la alteridad y solidaridad como
sociedades, y consiguientemente bÃºsqueda del bien
comÃºn del otro]

* Universal

16



[ParticipaciÃ³n y compromiso en la bÃºsqueda del
bien comÃºn de la sociedad]

[ParticipaciÃ³n y compromiso en la bÃºsqueda del
bien comÃºn universal]

Â 

Â 

Por Ãºltimo, y dado que en definitiva el Ãºnico su−jeto Ã©tico propio es la persona, a Ã©sta le corresponde
una doble res−ponsabilidad con respecto a la so−ciedad[19]:

1) Desarrollar su propia Â«perso−nalidad Ã©ticaÂ» tambiÃ©n en campo social, asumiendo una
participaciÃ³n activa y com−prometida en la bÃºsqueda del bien comÃºn de la sociedad que integra
(responsabilidad per−sonal primera).

2) Trabajar para, desde el lugar que ocupa en la estructura social, lograr que la socie−dad de la que forma
parte desarrolle su Â«persona−lidad Ã©tica socialÂ» adecuadamente en los tres niveles: intraso−cial,
intersocial, y univer−sal (responsabilidad personal segunda).

Ambas dimensiones se actÃºan mate−rialmente al mismo tiempo, y sola−mente son diferen−ciables a un nivel
lÃ³gico. Con todo, es necesario que cada persona vaya asumiendo cada vez mÃ¡s la perspectiva universal del
bien a construir.

Â 

2.3.3. PECADO Y CONVERSIÃ�N SOCIALES

Â 

Ã�ntimamente unido a lo que estamos desarrollando hay dos temas que debemos encarar: el del Â«pecado
socialÂ», y el de la Â«conversiÃ³n socialÂ». Ambos temas son esenciales en la configuraciÃ³n de la sociedad
histÃ³rica.

Es claramente rechazada la posibili−dad de que la sociedad en cuanto colectivo sea sujeto de pecado. MÃ¡s
bien se trata de pecados persona−les que acom−paÃ±an las estructuras so−ciales y las instrumenta−lizan para
la injus−ticia, alcanzando una estruc−tura−ciÃ³n y una complejidad que invade todas las esferas de la realidad
huma−na.

Las estructu−ras sociales son Â«inocentesÂ» pero al mismo tiempo pueden ser Â«objetiva−mente malasÂ»
en sÃ− mismas, pueden ser Â«pecamino−sasÂ», y representan para la sociedad lo que la concupis−cencia
para el individuo, Â«provienen del pecado y a Ã©l inducenÂ».

SerÃ−a Â«ingenuoÂ» creer que las relaciones inter−per−sonales son momentos aislados, sino por el
contrario, la re−lacio−na−lidad se estructura, y por eso el resultado de las relaciones in−ter−personales es "la
reali−dad es−tructurada de la relaciÃ³n misma que asÃ− se constituye". Las estructuras sociales son las
relaciones intersubjetivas objetivadas y exteriorizadas en institucio−nes. Las estructuras de pecado son
realidad de pecado porque niegan histÃ³ricamente el Reino de Dios.

Al mismo tiempo es claro que siendo el pecado esencialmente personal, sin embargo se objetiva en una
dimensiÃ³n mucho mayor que la mera suma de los pecados individuales. El individuo marca las estructuras, y
Ã©stas a su vez, lo marcan a Ã©l, en una espiral permanente. Porque las estructuras sociales sÃ³lo funcionan
en la medida en que son Â«inte−riorizadasÂ» por los miembros de la sociedad, que convierten en hÃ¡bitos
permanentes propios lo que esas estructuras represen−tan, y a su vez, luego lo Â«exteriorizanÂ» en las
prÃ¡cticas sociales.

17



La responsabilidad del hombre en lo social se manifiesta funda−mentalmente por su postura frente a las
estructuras. Ninguna estructura es neutra respecto a la responsabilidad del hombre. Ella puede actuar
favo−reciendo o condicio−nando negativa−mente la libertad moral de la perso−na, y de frente a eso el hombre
debe optar entre reforzarla o debilitarla en su eficacia.

Por acciÃ³n o por omisiÃ³n, pero todo hombre es responsa−ble por el manteni−miento y desarrollo de las
estructuras de pecado, sea por producir−las, por aprove−charse de ellas, o por ser un simple Â«cÃ³mplice
silenciosoÂ».

El hombre es libre, y esa afirmaciÃ³n no tiene discusiÃ³n, aunque su libertad no es igual a la liber−tad de
Dios, no es una libertad Â«absolutaÂ» y total, sino que es una libertad Â«situadaÂ», limitada y finita. En este
sentido, el condicionamiento de las estructuras de pecado sobre la persona es muy grande.

Las estructuras histÃ³ricas, socia−les y culturales, han ido con−formando un entramado tal, que pesan
excesi−vamente sobre no sÃ³lo los individuos, sino tambiÃ©n, sobre los grupos sociales. De esta manera el
hombre es Â«hijoÂ» de la cultura a la que pertene−ce, ya que ella lo configura desde el principio a su
Â«imagen y semejan−zaÂ».

La propia libertad del individuo nace y se desarrolla al interno de su cultura. AsÃ− recibe, asimila e
interioriza, los Â«valores dominantesÂ» que la sociedad le transmi−te, y de esa manera se asumen tambiÃ©n
sus estructuras, Â«inge−nua−men−teÂ», sin percibir su iniquidad, sin una conciencia crÃ−tica.

AsÃ− la fuerza de las propias estructuras se acentÃºa, se hace mayor su fuerza de Â«sugestiÃ³n al pecadoÂ»,
se hacen tambiÃ©n mayores los Â«costosÂ» que debe pagar quien se niegue a secundarlas[20].

Â 

En sentido analÃ³gico la sociedad tambiÃ©n puede ser Â«pecadoraÂ», en cuanto que puede desarrollar
estructuras sociales que objetivamente se contraponen al Reino de Dios.

El pecado, en sentido propio, siempre es personal ya que Ãºnicamente la persona humana en el ejercicio de su
libertad puede oponerse a la voluntad de Dios, negando su propia dignidad de hijo en Cristo, y por tanto,
destruyÃ©ndose a sÃ− mismo, a sus hermanos, y a la naturaleza misma.

La socie−dad puede desarro−llar en sÃ− Â«es−tructuras de pecadoÂ», es decir, estructuras sociales que por
su propia esencia o por su dinamismo, destruyen en la persona la dignidad que como Â«imagen y
semejanzaÂ» de Dios le corresponde. Son estructuras formales o informales, y su acciÃ³n antievangÃ©lica se
ejerce desde fuera (presiÃ³n social) y desde dentro (introyecciÃ³n) de las propias personas.

Ejemplo: La Â«coimaÂ» es una estructura de pecado, por cuanto es una prÃ¡ctica genera−lizada, y es
intrÃ−nsecamente deshonesta. Esa estructura ejerce su influencia desde dentro de las personas (introyecciÃ³n)
en cuanto genera una mentalidad de que Â«es normalÂ», Â«todos lo hacen y el que no entra es un tontoÂ»,
etc. Ejerce tambiÃ©n su influencia desde el exterior (presiÃ³n social) en cuanto que los compaÃ±eros
coimeros lo marginan, o lo hacen expulsar, si no participa y entra en su juego.

Es muy cla−ro que la culpabilidad de la generaciÃ³n y mantenimiento de las estructu−ras sociales en una
sociedad no es atribuible directamente a cada uno de sus integran−tes. Sin embargo, es posible decir
anÃ¡logamente que una sociedad es pecadora en cuanto que, como colectivo social, mantiene
conscientemente estructuras en su interior o con respecto a otras sociedades, que son causa de injusticia.

Â 

18



Al pecado corresponde por contrapartida, la conversiÃ³n, tanto personal como social[21].

TambiÃ©n la conversiÃ³n propiamente hablando es personal. Esa conversiÃ³n, en la perspecti−va moral,
implica varios niveles distintivos a travÃ©s de los cuales la persona se abre a la reconciliaciÃ³n con Dios,
arrepintiÃ©ndose de los males cometidos, reparando en lo posible el daÃ±o causado, y esforzÃ¡ndose para
no volver a ellos. Pero la conversiÃ³n no trata Ãºnicamente de un cambio de actitudes puntuales, sino que
implica de por sÃ− un cambio en el propio sentido de vida, discerniendo y aceptando la voluntad de Dios.

En la sociedad, a su vez, la conversiÃ³n implica un cambio no sÃ³lo de las Â«estructuras de pecadoÂ»
puntuales. La conversiÃ³n tambiÃ©n le implica un cambio de su concepciÃ³n y actitud hacia la historia,
abandonando pragmatismos y simples luchas de intereses, en funciÃ³n de una vocaciÃ³n mÃ¡s alta, que como
pueblo, recibe de Dios.

La dife−rencia esencial entre la persona y la sociedad radica en que, mientras en la primera el cambio de
actitud se deriva directamente de su voluntad individual, por el contrario, en la sociedad el cambio de
estructuras Ãºnicamente se da mediante la acciÃ³n de movimientos sociales que impulsan reformas concretas.

SÃ³lo estarÃ¡ plenamente convertida una sociedad cuando todos y cada uno de sus miembros lo estÃ©, y al
mismo tiempo cuando todas y cada una de sus estructuras sociales tambiÃ©n lo estÃ©. Para la conversiÃ³n
de ambos, personas y estructuras, socialmente son imprescin−dibles movimientos que generen corrientes de
opiniÃ³n y campos de acciÃ³n, que a su vez generen espacios para la transformaciÃ³n de las estructuras
sociales externas y/o internalizadas por las personas.

Ejemplo: El machismo es una estructura de pecado muy articulada y amplia. SÃ³lo se cambiarÃ¡ por la
equiparaciÃ³n real entre ambos sexos cuando cada hombre y cada mujer hayan cambiado su mentalidad, y
simultÃ¡−neamente, cuando toda ley, toda norma no escrita, y toda costumbre social machistas, tambiÃ©n
hayan cambiado. Para cambiarla son necesarios movimientos sociales que generen una toma de conciencia y
una actitud crÃ−tica generali−zadas, y al mismo tiempo, que generen propuestas de autÃ©ntica
equipara−ciÃ³n, para cada Ã¡rea de la realidad social e interpersonal.

Todo esto im−pli−ca un di−s−ce−rnimiento permanente de tipo social sobre la eticidad de sus propias
estructuras. Ese discernimiento se debe dar a todos los niveles: intelectua−les, acadÃ©micos, polÃ−ticos,
religiosos, culturales, etc., ya que todas las dimensiones de la sociedad estÃ¡n implicadas en su desarrollo.

Todos los grupos sociales, desde la perspectiva especÃ−fica que les corresponde, deben promover el
permanente anÃ¡lisis de la realidad buscando la verdad y el bien comÃºn, deben generar movimientos de
opiniÃ³n serios, y deben impulsar todos los cambios sociales necesarios de modo de ir reco−rriendo el camino
de conver−siÃ³n global que toda sociedad necesita.

Lo podemos plantear esquemÃ¡ticamente de este modo:

Â 

en la PERSONA:

* Pecado

[NegaciÃ³n del llamado de Dios en la propia vida,
destruyendo en sÃ− la propia Â«imagen de DiosÂ»]

* ConversiÃ³n

en la SOCIEDAD:

* Pecado Social

[NegaciÃ³n a la voluntad de Dios, con estruc−turas
que se oponen al Reino, atentando con−tra la
digni−dad de las personas]

* ConversiÃ³n (transformaciÃ³n)

19



[Cambio de mente y corazÃ³n, de modo que los
pro−pios actos tengan dignidad y coherencia con la
voluntad de Dios]

Â 

* Discernimiento

[Refiere a juzgar la validez Ã©tica de los actos y
actitudes personales]

estruc−tural

[Cambio de las Â«estructuras de pecadoÂ» en
Â«estruc−turas de graciaÂ»; a travÃ©s de
movi−mientos socia−les; de modo que construyan
Â«yaÂ» el Reino de Dios]

* Discernimiento de estructuras

[Refiere a juzgar la validez Ã©tica de las
estruc−turas sociales]

Â 
Â 

Â 

2.4. INTERRELACIÃ�N ENTRE LOS NIVELES Ã�TICOS

Â 

En forma esquemÃ¡tica podemos distinguir cuatro niveles Ã©ticos bÃ¡sicos que correspon−den a los tres
niveles bÃ¡sicos de relacionalidad de la persona: 1) la Â«relaciÃ³n intrapersonalÂ», es decir, relaciÃ³n
Ã©tica de la persona consigo misma; 2) la Â«relaciÃ³n interpersonalÂ», es decir, la relaciÃ³n Ã©tica entre
las personas a nivel individual; 3) la Â«relaciÃ³n socialÂ», o mejor Â«relaciÃ³n intrasocialÂ», que es la
relaciÃ³n Ã©tico estructural de una sociedad a su interior; y 4) la Â«relaciÃ³n intersocialÂ» que corresponde
a la relaciÃ³n Ã©tica entre sociedades.

Los distintos niveles estÃ¡n fuertemente interrelacionados, ya que el hecho moral de por sÃ− necesariamente
tiene correspondencias en los diferentes tipos de relacio−namiento. En tÃ©rminos generales tenemos que:

1. Si parti−mos de la persona y vamos hacia la sociedad, su camino Ã©tico debe ser el de una progresiva
compren−siÃ³n globali−zante de la realidad, que implica un creciente compromiso personal a todos los
niveles.

La persona, en su maduraciÃ³n, debe integrar progresivamente (aunque no necesa−riamente en Ã©ste orden
cronolÃ³gico) su responsabilidad para consigo mismo, su responsabilidad para con los demÃ¡s, su
responsabilidad para con la sociedad que integra, y su responsa−bilidad para con todas las sociedades hasta el
nivel universal.

Una persona concreta, no puede simplemente dedicarse a buscar su sentido de vida en sÃ− mismo (y reducir
por tanto su eticidad a su autenticidad interior), porque eso es falso por imposible. Necesariamente la persona
vive entre otras personas y al interior de una sociedad que integra (lo quiera o no), y Ãºnicamente puede
desarrollarse verdaderamente en su eticidad en la medida en que progresivamente vaya actuando de un modo
Ã©ticamente responsable en todos y cada uno de los niveles.

Ejemplo: La persona que busca ser Â«ver−daderaÂ» consigo misma, tambiÃ©n deberÃ¡ buscar que su
relaciÃ³n con los demÃ¡s sea cada vez mÃ¡s verdadera, y a su vez lucharÃ¡ porque la sociedad en que vive
tambiÃ©n lo sea. Pretender ser verdadero consigo mismo, y simultÃ¡neamen−te falso con los demÃ¡s, o
sostener una sociedad falsa, es imposible. La coherencia exige maduraciÃ³n global.

20



2. Si parti−mos de la sociedad y vamos hacia la persona, el camino Ã©tico debe ser el de una creciente
garantÃ−a de respeto y promociÃ³n de los sucesivos niveles de relaciona−miento Ã©tico: el intraso−cial, el
interperso−nal, el intrapersonal.

La sociedad, debe progresivamente irse construyendo a sÃ− misma de modo tal que se respete a sÃ− misma y
respete a cada uno de sus miembros, no en un Â«respeto pasivoÂ», sino mediante estructuras que generen un
tipo de relaciÃ³n Â«personali−zanteÂ» entre cada integrante y el conjunto. Asimismo, sus estructuras deben
posibilitar, estimular y apoyar las relaciones interpersonales para que sean verdaderamente
Â«persona−lizantesÂ».

En el mismo sentido, tambiÃ©n debe posibilitar y estimular el que cada miembro se descubra y asuma a sÃ−
mismo como Â«personaÂ», desarrollÃ¡ndose integralmente.

Ejemplo: Una naciÃ³n de−terminada debe realizar en su estructuraciÃ³n el bien comÃºn, de modo tal que, a
nivel de la relaciÃ³n interperso−nal entre sus miembros, asegure el reconoci−miento de la alteridad y
solidaridad personales; y a nivel de cada uno de sus miembros, promueva la bÃºsqueda personal del sentido
de vida.

Ni una re−la−ciÃ³n social puede ser considerada Ã©ticamente vÃ¡lida si niega o descuida la realizaciÃ³n
Ã©tica interpersonal e intra−personal de sus miem−bros; ni tampoco una persona puede realizarse
Ã©ticamente si no asume su compromiso en la realizaciÃ³n Ã©tica de las relaciones con otras personas, y de
las relaciones estruc−tura−les de la sociedad toda, hasta llegar al nivel univer−sal.

3. La sociedad como tal debe cumplir con los Principios Ã�ticos que le corresponden. La eticidad del
colectivo como tal dependerÃ¡ de su fidelidad a Ã©stos parÃ¡metros Ã©ticos.

No obstante y dado que, como dijimos anteriormente, la persona es el Ãºnico sujeto Ã©tico propio ya que las
sociedades en Ãºltima instancia actÃºan por intermedio de sus miembros, serÃ¡n las personas las que
deberÃ¡n asumir los cuatro niveles:

a) En lo referente a sÃ− misma, como Ãºnica responsable de su propia eticidad.

b) En lo referente a su relaciÃ³n con las demÃ¡s personas, como co-responsable de la eticidad de la relaciÃ³n
en sÃ−, asumiendo plenamente la responsabilidad de su cuota parte, que no es del 50% (la mitad de la
relaciÃ³n) sino que es del 100%, ya que la relaciÃ³n es responsabilidad total suya en cuanto de Ã©l depende.

c) En lo que se refiere a su relaciÃ³n con el colectivo social. AquÃ− la persona tiene un doble rol, que sÃ³lo
es diferenciable lÃ³gicamente, ya que en la prÃ¡ctica el doble rol se da en forma simultÃ¡nea y Ãºnica en
cada acto social.

El doble rol es, por un lado, el de ser Â«un miembroÂ» que tiene la responsa−bilidad de promover el Bien
ComÃºn del conjunto, y por el otro lado, el de ser Â«representanteÂ» del conjunto hacia cada uno de los otros
miembros de la sociedad. AsÃ−, la persona debe simultÃ¡neamente promover el Bien ComÃºn social, y la
plena persona−lizaciÃ³n (Bien Integral) de cada uno de los otros miembros de la sociedad que integra. Este
aspecto fundamental lo explicita−remos inmediatamente.

d) En lo que se refiere a su relaciÃ³n con otras sociedades. En Ã©ste punto se reitera en parte lo visto en el
anterior: por un lado, es su responsabilidad como persona con respecto a las Â«otrasÂ» sociedades, y por el
otro, es su responsabilidad como Â«represen−tanteÂ» de su propia sociedad en referencia a las otras
sociedades.

En este sentido, tanto como individuo como asimismo en su rol social, la persona debe promover el Â«Bien

21



ComÃºnÂ» de las otras sociedades. Ello implica el pleno desarrollo de cada sociedad como tal, y de cada
miembro de cada sociedad.

De modo directo o indirecto, de hecho, la responsabilidad moral de cada persona alcanza teÃ³ricamente a
todos los otros seres humanos. Directamente, con todos aquellos que tiene una relaciÃ³n personal.
Indirectamente, a travÃ©s de las estructu−ras sociales, con todos los integrantes de su sociedad; y por las
relaciones intersociales (siempre estructura−les) con todos los integrantes de las demÃ¡s sociedades.

Â 

2.5. RELACIÃ�N PERSONA-ESTRUCTURA

Â 

La parte sustancial de esta relaciÃ³n ya ha sido desarrollada en el punto referido al Â«Pecado SocialÂ».
Ahora solamente agregaremos un aspecto que complementa y permite comprender mejor lo anterior.

En el punto anterior, dijimos que la persona tiene un doble rol en la relacionali−dad social. Veamos mÃ¡s este
importante aspecto.

El primero es muy simple y claro: las responsabilidades que le ataÃ±en como individuo de frente al colectivo
social. ClÃ¡sicamente eran las responsabilidades correspondientes a la Â«justicia legalÂ», tal como fue
formulada por AristÃ³teles y profundizada por Santo TomÃ¡s.

La perso−na no puede considerarse jamÃ¡s como Â«ajenaÂ» a la sociedad que integra, ni mucho menos
puede pretender que sus intereses particulares sean superiores a los intereses legÃ−timos de la sociedad.
Como parte de ella debe buscar que la sociedad que integra realice el Bien ComÃºn.

El segundo rol es mÃ¡s complejo de comprender. La persona se constituye tambiÃ©n en Â«representanteÂ»
de la estructura en cuanto que la integra. No se trata de un acto Â«volunta−rioÂ» en cuanto que la persona no
siempre tiene la posibilidad de decidir libremente sobre si quiere o no integrar una determinada estructura.

En el caso de las estructuras formales (como lo puede ser una instituciÃ³n o una empresa, etc.) dado que sus
lÃ−mites son mÃ¡s determinados, el aspecto voluntario de su participa−ciÃ³n es mÃ¡s claro.

En el caso de las estructuras informales (como lo son los comporta−mientos sociales, etc.) es casi imposible.
La persona se descubre a sÃ− misma (si tiene desarrollada una sana autocrÃ−tica) como participante de esas
estructuras, las tiene introyecta−das en sÃ− mismo, y como parte de sÃ− mismo.

Ejemplo: la relacionali−dad hombre-mujer es una estructu−ra social infor−mal. Los miem−bros de esa
sociedad (siempre con sus peculiari−dades particula−res) entienden y viven sus relaciones con el otro sexo
segÃºn esas pautas que la sociedad le ha inculcado. Inclusive, esas pautas de relacionamiento intersexual
condicionan la propia identidad sexual y por tanto la identidad total de cada individuo.

En el caso de las estructuras introyectadas, la persona puede compartirlas o combatir−las, segÃºn las juzgue
positivas o negativas, pero lo que no puede es desprenderse de ellas por un mero acto de voluntad.

Ejemplo: por mÃ¡s que una persona se haya descubierto como machista, en una sociedad machista, y lo
rechace, no de−jarÃ¡ de serlo simplemente por−que asÃ− lo deci−da.

En todos los casos, las estructuras actÃºan a tra−vÃ©s de las personas, ya que las estructuras en sÃ− no
pueden Â«actuarÂ». Eso no significa que la persona sea consciente de que lo estÃ¡ haciendo, sino que la

22



inmensa mayorÃ−a de las estructu−ras sociales se actÃºan a travÃ©s de las personas sin que Ã©stas se den
cuenta, es decir, en modo que las personas consideran que es Â«lo normalÂ», o Â«lo correctoÂ», o Â«lo
espontÃ¡neoÂ», etc.

Para facilitar la comprensiÃ³n vamos a referirnos a las estructuras formales y lo ejemplificaremos en una
Â«instituciÃ³nÂ». Una instituciÃ³n funciona siempre a travÃ©s de las personas que la integran: su
presidente, su encargado de personal, su tesorero, su portero, etc.

La instituciÃ³n es mucho mÃ¡s que esas personas, pero sÃ³lo puede actuar a travÃ©s de ellos. Para quien se
acerca a la instituciÃ³n, lo que le comunica el presiden−te oficialmente, es lo que le comunica Â«la
instituciÃ³nÂ»; y si el portero no le permite oficialmente la entrada, es Â«la instituciÃ³nÂ» quien no se lo
permitiÃ³.

La instituciÃ³n serÃ¡ justa o injusta segÃºn lo sean las decisio−nes institucionales que tomen sus integrantes.
Sin embargo, no hay que pensar que las personas integrantes de esa instituciÃ³n toman las decisiones
Ãºnicamente en forma y por motivos individuales, sino que lo hacen (y asÃ− deben hacerlo) en funciÃ³n de
Â«razonesÂ» institucionales.

El presidente de la instituciÃ³n siente sobre sÃ− el peso y la responsabilidad de la instituciÃ³n, encarna sus
intereses y mentalidad, y su actuar estÃ¡ enormemente condicio−nado por la historia, la situaciÃ³n actual, y la
perspectiva futura de la propia instituciÃ³n. AsÃ− cada persona ocupa un Â«lugarÂ» en esa estructura
institucio−nal.

SegÃºn la persona ocupa un lugar Â«mÃ¡s altoÂ» en la estructura, mayores son sus posibilida−des de
transformarla porque sus decisiones tienen mayor Â«pesoÂ». Pero simultÃ¡neamente la propia estructura le
deja muchos menores mÃ¡rgenes de actuaciÃ³n libre.

Ejemplo: siguiendo con la instituciÃ³n men−cionada: el por−tero puede con−siderar que en la institu−ciÃ³n
habrÃ−a que redu−cir las cuotas a la mitad para que mÃ¡s gente pudiese disfrutar de sus instalaciones, y que
habrÃ−a que reducir gastos de administraciÃ³n prescindiendo del contador. Sin embargo Ã©l no tiene la
autoridad para tomar esa decisiÃ³n. Por el contrario, el presidente sÃ− tiene la autoridad para tomar la
decisiÃ³n, pero se encuentra mucho mÃ¡s condicionado, y mÃ¡s allÃ¡ de compartir la intenciÃ³n del portero,
ve lo peligroso de prescindir del contador y de reducir el control administrativo porque arriesga el futuro de la
instituciÃ³n. La responsabili−dad y la autoridad del presidente es mucho mayor que la del portero, pero al
mismo tiempo su Â«libertadÂ» es mucho menor.

Cada per−sona es tambiÃ©n Â«respon−sableÂ» de su actua−ciÃ³n Â«en nombreÂ» de la estructura. AsÃ−,
la responsabilidad de cada persona, en cuanto que encarna una estructura, depende del Â«lugarÂ» que ocupe
en ella porque tiene mayores posibilidades de transformarla. SimultÃ¡−neamente, con que mÃ¡s alto es ese
Â«lugarÂ», menores son los mÃ¡rgenes que se tienen para hacerlo, en cuanto que la estructura introyectada
Â«pesaÂ» mÃ¡s, y en cuanto que la estructura hace pagar mÃ¡s caro el intento de transformarla.

De este modo que−da claro como la persona tiene un Â«doble rolÂ» y por tanto una doble responsabilidad
con respecto a las estructuras sociales: por un lado en cuanto individuo frente a ellas, y por otro lado en cuanto
representante de las propias estructuras.

Â 

2.6. SER SITUADO Y CULTURAL

Â 

23



A partir de lo ya visto acerca de la intrÃ−nseca relaciÃ³n entre las personas y la sociedad que integra es claro
que la persona humana es siempre un ser situado y cultural. Esto significa no solamente que el lugar
geogrÃ¡fico y social que ocupa Â«influyenÂ» en Ã©l, sino que tambiÃ©n lo constituyen como persona por
cuanto lo condicionan profundamente en su ser histÃ³rico concreto.

Naturaleza humana y cultura van Ã−ntimamente unidas[22], y en la prÃ¡ctica son casi imposible de
diferenciar sino es mediante la abstracciÃ³n. Pero las personas son seres concretos, no abstractos, y por tanto
su realidad directa es siempre cultural.

No existe el ser humano Â«universalÂ», idÃ©ntico en todos lados, intercambiable Ãºnicamente con una
Â«aclimataciÃ³nÂ». Las raÃ−ces de la identidad de la persona se apoyan en su cultura de origen, y en su
pertenencia a un pueblo y regiÃ³n concretos. El Â«universalismoÂ» corre el riesgo de esconder la pretensiÃ³n
de cortar las propias raÃ−ces histÃ³ricas y culturales, a veces con la justificaciÃ³n de buscar Â«liberarse del
lastre afectivoÂ» que le suponen. En realidad el resultado es la pÃ©rdida de identidad social de la persona lo
cuÃ¡l supone un atentado a sus posibilidades de realizaciÃ³n plena.

El autÃ©ntico universalismo surge a partir de asumir plenamente la propia realidad individual y social a todos
los niveles como vÃ¡lida y necesaria, estimÃ¡ndola como una verdadera riqueza personal. SÃ³lo a partir de
allÃ− es posible abrirse a los demÃ¡s, personas y pueblos, como diferentes a sÃ−, con una riqueza propia que
se basa justamente en lo que no es idÃ©ntico a mÃ− mismo y de lo que nace el mutuo enriquecimiento. La
diferencia, no vista como superioridad ni como competencia, sino como enriquecimiento mutuo, es el
fundamento del verdadero universalismo[23].

Peor es aÃºn cuando la pretensiÃ³n de Â«uniformidadÂ» no viene por considerar inferiores a los diferentes a
sÃ− (planteo Ã©ticamente errÃ³neo, pero que implica una valoraciÃ³n de la propia cultura), sino que viene
del deseo de Â«simplificar los problemasÂ». El peligro de buscar la Â«eficienciaÂ» intercultural a costa de la
pÃ©rdida de identidad de los pueblos es un atentado directo contra ellos, contra las personas que los integran,
y contra las propias personas que lo propugnan.

3. EL BIEN INTEGRAL DE LA PERSONA

Â Antes de entrar en el anÃ¡lisis de la pluralidad de Â«bienesÂ» de la persona, es necesario clarificar que es
el Â«bienÂ» del ser humano. Algunos podrÃ−an pensar que se trata de un ejercicio gratuito o meramente
formal, ya que sostendrÃ−an que: a) se trata de algo Â«evidenteÂ» y por tanto no necesitado de mayor
profundizaciÃ³n; o b) el Â«bienÂ» es algo netamente individual, ya que cada uno define el suyo propio, y por
tanto no es posible hacer generalizaciones.

No creemos que sea verdadera ninguna de ambas posturas, sino que se nos impone una profundizaciÃ³n cada
vez mayor en el tema, ya que parecerÃ−a que cada vez se nos hace mÃ¡s difÃ−cil como personas delimitar
concretamente cuÃ¡l es nuestro verdadero bien[1].

Si nosotros partimos de un concepto adecuado y no moralÃ−stico de la Ã©tica[2], en el cuÃ¡l el centro es la
persona que, en apertura total a lo trascendente, va haciÃ©ndose Â«hombreÂ», mutuamente con los demÃ¡s,
en la historia, mediante una praxis concreta, entonces no podemos obviar quÃ© significa el Â«hacerse
hombreÂ» y por ende, quÃ© significa Â«ser hombreÂ».

AsÃ−, el Â«bienÂ» de la persona no puede ser otra cosa que su Â«hacerse hombreÂ» (Â«humanizarseÂ»), y
su Â«malÂ» no es distinto de aquello que no se lo permite (Â«des-humanizarseÂ»). SerÃ¡, pues,
Â«Ã©ticamente buenoÂ» lo que humaniza, y Â«Ã©ticamente maloÂ» lo que deshumaniza. En el fondo, se
encuentra entonces la pregunta fundamental sobre que es Â«ser hombreÂ», es decir, la verdad antropolÃ³gica.

En cristiano no es pensable que cada ser humano tenga que establecer arbitrariamen−te y por sÃ− mismo

24



quÃ© es Â«ser hombreÂ». Los seres humanos no existimos al azar, ni somos Ã¡tomos aislados unos de otros.
Los hombres hemos sido creados por Dios con una intencionalidad precisa y realizante, y por tanto el propio
sentido de la existencia de la humanidad no se apoya exclusivamente en sÃ− misma, sino que la trasciende.

Al mismo tiempo, cada persona se inscribe en el interior de una Ãºnica historia, que no es mero Â«lugarÂ» de
actuaciÃ³n individual, sino por el contrario es un largo camino que abarca a todos los pueblos y todas las
generaciones. Desde la perspectiva y acciÃ³n de Dios, en esa historia se va desarrollando el proceso
fundamental de Â«verdadera humanizaciÃ³nÂ», que llamamos Â«historia de salvaciÃ³nÂ»[3].

El Â«bienÂ» de la persona es, pues, irse Â«haciendoÂ» mutuamente con los demÃ¡s, progresivamente
Â«mÃ¡s hombreÂ». Es decir, el Â«bien del hombreÂ» es su Â«humanizaciÃ³nÂ», la cuÃ¡l para ser
Â«realÂ» debe ser concreta e histÃ³rica, y que sÃ³lo puede darse en la radical relacionalidad con los otros.

El Â«bien moralÂ» es el verdadero Â«bienÂ» de la persona, y lo que es el Â«verdadero bienÂ» de la persona
es su Â«bien moralÂ», es decir, el Â«bienÂ» al que debe tender la persona con todas sus fuerzas y opciones.
En otras palabras, la realizaciÃ³n y felicidad de la persona consistirÃ¡ en perseguir y alcanzar su Â«verdadero
bienÂ», o sea, en llegar a ser plenamente Â«hombreÂ», o sea, en alcanzar la plenitud de sentido como
existencia.

Pero en la historia, el Â«bienÂ» no es perseguible en sÃ− mismo por las personas, sino que ante ellas se
presenta una pluralidad muy diversa y contradictoria de Â«bienesÂ» concretos. Esos Â«bienesÂ» pueden ser
de muy diferentes tipos (materiales, afectivos, espirituales, etc.), pero siempre serÃ¡n histÃ³ricamente
concretos, y por tanto gozarÃ¡n siempre de la limitaciÃ³n y ambigÃ¼edad de todo lo histÃ³rico. Sin embargo
esos son los Â«bienesÂ» alcanzables, y por tanto Ãºnicamente a travÃ©s de ellos podrÃ¡ Â«hacerse
hombreÂ», es decir, realizarse como persona.

A la persona concreta se le presentan una pluralidad de Â«bienesÂ» que resultan atractivos en sÃ− mismos,
pero que en su globalidad no son todos perseguibles (por limitaciÃ³n de tiempo y/o Â«fuerzasÂ»), y que en
muchos casos inclusive son contradictorios entre sÃ−. Esto lleva a la persona a la necesidad de Â«optarÂ», es
decir, de Â«elegirÂ» algunos bienes y para ello Â«renunciarÂ» a otros. Esto pertenece a la naturaleza
histÃ³rica del hombre, y como realidad en sÃ−, es Ã©ticamente neutro.

Lo que no es Ã©ticamente neutro es el proceso y el resultado de esa elecciÃ³n, ya que de ella depende la
realizaciÃ³n o no del sujeto, es decir, de su verdadera humanizaciÃ³n e inserciÃ³n en la historia de
salvaciÃ³n.

En primer lugar podrÃ−amos decir que desde esta perspectiva, la Â«libertadÂ» no consiste tanto en poder
Â«elegirÂ» cualquier opciÃ³n posible sin Â«interferenciasÂ», sino que la libertad consiste en edificar
trabajosamente la propia unidad de sÃ− en una coherencia de proyecto de vida, frente al riesgo real que corre
de ser llevado a la disgregaciÃ³n de sÃ− por la dualidad de las tendencias y apetitos. La libertad consiste, en
un ejercicio de liberaciÃ³n.

Frente a la pluralidad de bienes, la persona no puede disgregarse persiguiendo cosas contradictorias, sino que
debe buscar a travÃ©s de ellos su Â«verdadero bienÂ», que llamamos el Â«bien integralÂ» de la persona[4].

Por lo que ya hemos visto resulta claro que la actividad de la persona tiene y debe tener una finalidad que
consiste en alcanzar su Â«bien integralÂ» a travÃ©s de la consecuciÃ³n de bienes concretos. Es asÃ− claro
que toda actividad de la persona tiene un Â«interÃ©s personalÂ», y que no hay nada que realice que no sea
Â«interesadoÂ». La persona estÃ¡ (y debe estarlo) absolutamente interesada en alcanzar su bien integral, y
por tanto en todo lo que haga buscarÃ¡ su Â«propio interÃ©sÂ». Inclusive su actitud mÃ¡s Â«altruistaÂ» se
basarÃ¡ en el interÃ©s en alcanzar ese Â«bien integralÂ».

25



Pero aquÃ− debemos hacer una aclaraciÃ³n no sÃ³lo pertinente, sino que nos conduce a uno de los nÃºcleos
fundamentales sobre la verdad sobre Â«el hombreÂ»: la diferencia−ciÃ³n entre Â«egoÃ−smoÂ» y
Â«legÃ−timo interÃ©s personalÂ».

El punto es fundamental porque es aquÃ− donde justamente se da en muchas oportunida−des una mÃ¡s o
menos consciente y mÃ¡s o menos (mal) interesada confusiÃ³n entre el Â«interÃ©sÂ» legÃ−timo que la
persona pone en todo lo que hace y el Â«egoÃ−smoÂ» que pueda tener. Veamos mÃ¡s despacio ambas
posibilidades.

Â 

En primer lugar el Â«bien integralÂ» de la persona tiene una dimensiÃ³n objetiva ineludible. No es la propia
persona quien lo establece con su sola voluntad, sino que ella lo descubre ya inscrito en sÃ− y en los otros
como ya dado, y al mismo tiempo la persona debe conformarlo en un proyecto propio. No es cualquier
proyecto de vida ni cualquier acciÃ³n que pueden conducir al propio bien, sino que todo fin y todo medio
tienen su calificaciÃ³n Ã©tica segÃºn colaboren o no al bien integral de la persona.

La Â«objetividadÂ» del bien integral del ser humano es, en otras palabras, la objetividad de lo
verdaderamente digno de la persona, que a su vez es la objetividad de lo autÃ©nticamente humanizante. Hay
Â«proyectos de vidaÂ» que por muy personales que sean objetivamente conducen a la frustraciÃ³n de la
persona, y hay acciones que mÃ¡s allÃ¡ de las intenciones son en sÃ− mismas objetivamente negati−vas[5].

De esa misma objetividad que tiene el bien de la persona es que se derivan las dos dimensiones de la dignidad
humana. La primera dimensiÃ³n es referida a que toda persona por ser tal tiene derecho al acceso real a todos
los bienes (materiales, espirituales, etc.) que necesita para alcanzar su bien integral. AsÃ−, es violatorio de la
dignidad de la persona, por ejemplo, el quedar excluido del Â«circuito de consumo realÂ» de bienes[6].

La segunda dimensiÃ³n de la dignidad de la persona es referida a su rectitud de conciencia[7], es decir a
obedecer la voz de su conciencia que le ordena Â«hacer el bien y evitar el malÂ» por una ley Â«que Ã©l no
se da a sÃ− mismo pero a la cuÃ¡l debe obedecerÂ». Incluso lo mÃ¡s Ã−ntimo de sÃ− mismo, la propia
conciencia, debe responder no al arbitrio personal sino a una objetividad que lo trasciende.

No es el ser humano quien establece por sÃ− y ante sÃ− lo que es bueno o malo, es decir, aquello que
constituye su verdadero bien, su humanizaciÃ³n, sino que va descubriendo trabajosamente en la historia lo
que es la Â«verdadÂ» sobre el hombre. Mucho menos aÃºn, el individuo puede establecer por sÃ− y ante
sÃ− lo que es su propio bien, al margen de los demÃ¡s, y sin tomar en cuenta la objetividad de su ser creado.

La Â«autosuficienciaÂ» constituye un grave error antropolÃ³gico, ya que implica renunciar a lo que son las
fuentes objetivas de la propia dignidad, rompiendo ademÃ¡s con la propia estructura de relacionalidad lo que
conduce inevitablemente a la propia frustraciÃ³n como persona.

Â 

En segundo lugar, el bien integral de la persona exige diferenciar los bienes Â«verdaderosÂ» de los
Â«aparentesÂ». En principio no es pensable una persona sana sicolÃ³gicamente que buscase conscientemente
su Â«malÂ», es decir, su frustraciÃ³n como persona.

Lo que sÃ− ocurre es que la persona persiga lo que considera un Â«bienÂ» para sÃ−, pero que en realidad lo
conduce a la frustraciÃ³n. En este caso nos encontramos frente a los Â«bienes aparentesÂ». Un bien es algo
que despierta el Â«interÃ©sÂ» de la persona, pero al menos desde dos perspectivas ese Â«bienÂ» puede
constituirse en un Â«malÂ». No alcanza, pues, con el Â«interÃ©sÂ» de la persona por algo para que eso se
convierta en un Â«bienÂ».

26



La primera perspectiva consiste simplemente en que se trate de un Â«malÂ» objetivo, que por diferentes
razones es percibida como un Â«bienÂ». A modo de ejemplo podrÃ−amos pensar en una persona que busca
ganar dinero estafando a otro.

La segunda perspectiva consiste en que se trate de un Â«bienÂ» objetivo, pero que para la persona concreta,
constituye un Â«malÂ». Esto es posible en cuanto todo Â«bienÂ» concreto debe ser integrado dentro de un
proyecto global de vida que conduzca hacia el bien integral de la persona. Perseguir un bien que vaya contra
la unidad y coherencia del proyecto de vida, se constituye en un Â«mal para la personaÂ».

A modo de ejemplo podrÃ−amos pensar en una persona que busca formar una pareja. Â«Formar una
parejaÂ» es objetivamente bueno, pero resulta que la persona en cuestiÃ³n ya tiene una pareja formada, con lo
que esta nueva pareja viene a destruir el propio proyecto de vida y las opciones ya realizadas. De este modo
algo que en sÃ− es bueno se convierte en mal para la persona.

No resulta fÃ¡cil discernir cuÃ¡les son Â«bienes verdaderosÂ» y cuÃ¡les son Â«bienes aparentesÂ». Para
ello es imprescindible, por un lado, buscar seria y permanente−mente junto con los demÃ¡s hombres la
Â«verdad sobre el hombreÂ»[8], de modo de clarificar quÃ© caminos y acciones son objetivamente
humanizadores y cuÃ¡les no.

Por otro lado, es imprescindible integrar los bienes buscados en un Â«proyecto de vidaÂ» coherente, y
objetivamente humanizante. Esto exige renunciar a muchos bienes alternativos para poder hacer realidad los
bienes elegidos. A su vez, los bienes elegidos deben ser compatibilizados mediante una ponderaciÃ³n que
permita que todos colaboren en alcanzar la unidad de la persona y asÃ− el bien integral, y no que la
disgreguen[9].

Uno de los aspectos que deben ser mÃ¡s cuidados en Ã©ste tema es justamente el de no confundir el
Â«interÃ©sÂ» de la persona con la Â«bondadÂ» del objeto buscado, ya que puede despertar un Â«inmenso
interÃ©sÂ» en una persona concreta algo que en sÃ− mismo, o en el contexto de su proyecto de vida,
constituye su frustraciÃ³n y deshumaniza−ciÃ³n.

Â 

En tercer lugar el bien integral de la persona incluye de por sÃ− la apertura a los otros como amor que es
servicio.

El bien de la persona no es un bien autÃ³nomo de los demÃ¡s, ni un bien separado, aislado, al margen de los
demÃ¡s. El Â«bien integralÂ» de toda persona estÃ¡ indisolublemente unido al Â«bienÂ» de las demÃ¡s
personas.

No se trata Ãºnicamente de un Â«deberÂ» moral, sino de algo mucho mÃ¡s profundo aÃºn que es la radical
unidad de vinculaciÃ³n que todos los seres humanos tenemos mÃ¡s allÃ¡ de nuestros deseos y voluntades.

El ser humano como ser esencialmente relacional no puede Â«hacerseÂ» persona al margen del resto de la
humanidad, sino que su proceso de humanizaciÃ³n o deshumani−zaciÃ³n dependerÃ¡ en gran parte y, a su
vez, apoyarÃ¡ en gran medida el proceso de humanizaciÃ³n o deshumanizaciÃ³n de la humanidad entera.

La persona puede aceptar y asumir en forma positiva su intrÃ−nseca relacionali−dad abriÃ©ndose a los
demÃ¡s (personas y sociedades), o por el contrario, puede intentar desconocerla Â«cerrÃ¡ndoseÂ» y
pretendiendo realizarse como persona, sola.

Se trata de una opciÃ³n fundamental y bÃ¡sica de la persona, que no se hace en un momento especÃ−fico de
la vida, sino que subyace como sentido de fondo de todas las opciones concretas que va realizando. La

27



persona va progresivamente Â«abriÃ©ndoseÂ» a los demÃ¡s, es decir, va progresivamente integrando en su
propio horizonte de realizaciÃ³n la realizaciÃ³n de los demÃ¡s, o por el contrario, va progresivamente
negando su relaciÃ³n con la realizaciÃ³n de los demÃ¡s.

Reitero que no se trata de un problema de Â«bondadÂ» hacia los demÃ¡s (eso serÃ¡ un aspecto posterior del
tema), sino de asumir que o nos Â«realizamos mutuamenteÂ» unos con otros, o nos Â«frustramosÂ» todos.
En otras palabras, o juntos nos vamos humanizando mutuamente, o todos nos deshumanizamos.

La postura de Â«encerramientoÂ» es justamente identificada con la actitud del Â«egoÃ−smoÂ». El egoÃ−sta
es quien busca Â«su propio bienÂ», al margen de los demÃ¡s (o incluso Â«a pesar de los demÃ¡sÂ», porque
es muy difÃ−cil uno sin el otro), como si le fuese posible hacerse plenamente persona por sÃ− solo.

"Que cada uno se preocupe de buscar su propio bien", que es una frase infinitamente repetida en forma
explÃ−cita e implÃ−cita[10], debe ser completada para que manifieste su verdadero sentido con: "sin
preocuparse por el bien de los demÃ¡s".

Inclusive la pretensiÃ³n, siempre egoÃ−sta, de reducir la preocupaciÃ³n por los demÃ¡s (el altruismo, la
Â«preocupaciÃ³n socialÂ» como atenciÃ³n a los Â«pobresÂ», etc.) a un Â«hobbyÂ» es profundamente
destructora de la propia persona. No uso la palabra Â«hobbyÂ» en sentido peyorativo sino en sentido real, es
decir, la actividad que se hace con la mejor intenciÃ³n y atenciÃ³n, con el mayor entusiasmo y dedicaciÃ³n,
pero referida al Â«tiempo libreÂ» (el tiempo que queda de la dedicaciÃ³n a las actividades centrales de la
vida). No se trata de que sea remunerado o voluntario, sino de algo mucho mÃ¡s profundo, se trata de que se
reduce a algo secundario en la propia vida, ya que lo verdaderamente importante es otra cosa, y si es Â«otra
cosaÂ» no puede ser sino el Â«lograr lo que mÃ¡s le sirve a sÃ− mismoÂ».

En tÃ©rminos cristianos, la apertura radical a los demÃ¡s, se concreta como actitud Ã©tica en la prÃ¡ctica
del Â«amorÂ». El Â«amor a Dios sobre todas las cosas, y al prÃ³jimo como a sÃ− mismoÂ» es la clave
fundamental de la propia realizaciÃ³n plena como persona. Es mediante el amor que la humanidad se
Â«humanizaÂ», y es mediante el Â«no-amorÂ» (odio, indiferencia, etc.) que la humanidad se
Â«deshumani−zaÂ».

Es mediante el amor, que el ser humano alcanza su plenitud, ya que realiza en sÃ− la Â«imagen y
semejanzaÂ» de Dios que es. Dios se nos revela no como un ser Â«encerradoÂ», egoÃ−sta, indiferente, o
preocupado de Â«su propio bienÂ», sino que se nos revela como un Dios profundamente solidario,
infinitamente abierto, y que por amor a los hombres se entrega a sÃ− mismo, inclusive hasta la muerte.

La capacidad de amar es el elemento central de nuestra identidad como hijos de Dios, y realizarla es nuestro
Ãºnico camino de plenitud personal y colectiva, porque nos configura histÃ³ricamente como hijos de
Dios[11].

El Â«bien integralÂ» de la persona, por tanto, no sÃ³lo incluye la apertura a los demÃ¡s, sino que ella es
central. El egoÃ−smo, de por sÃ−, imposibilita alcanzar al plenitud propia y colectiva, ya que destruye la
identidad mÃ¡s propia del ser humano, y de hecho constituye su Â«malÂ» central.

Es necesario, sin embargo, explicitar que el Â«amorÂ» no es un sentimiento, sino que es esencialmente una
actitud, una forma de vivir en concreto. En la Ãºltima cena JesÃºs insiste reiteradamente a sus discÃ−pulos
Â«Ã¡mense unos a otros como yo los he amadoÂ», porque no es cualquier forma de concebir el amor la que
vale, sino que es verdadera una sola forma de amor: la que lo concibe como un Â«servirÂ» a los demÃ¡s.

Sin entrar en un desarrollo fundamental sobre el Â«servicioÂ», pero que escapa a las posibilidades de este
libro, simplemente diremos que el servicio implica asumir como Â«mÃ¡s importanteÂ» la felicidad ajena a la
propia. No se trata de una actitud masoquista o de autoinmolaciÃ³n, sino que se trata de comprender y asumir

28



que la propia realizaciÃ³n personal no pasa por el aferrase a sÃ− mismo, sino por el Â«entregarseÂ» a los
demÃ¡s. No se trata de esperar un Â«premioÂ» de Dios en el mÃ¡s allÃ¡, sino de que la propia realizaciÃ³n
Â«acÃ¡Â», la propia humanizaciÃ³n, pasa por salir de sÃ− para encontrar al otro.

Trabajar por la Â«humanizaciÃ³nÂ» de los demÃ¡s tiene como resultado, en primer lugar, la propia
humanizaciÃ³n.

Repito una vez mÃ¡s: es Ã©ticamente correcto buscar el Â«propio bienÂ», si lo entendemos como Â«bien
integralÂ», y lo buscamos donde estÃ¡, es decir, en la apertura al bien integral de los demÃ¡s. El amor que es
servicio a los demÃ¡s como expresiÃ³n de Â«aperturaÂ», es el Ãºnico camino de humanizaciÃ³n, y por tanto
de realizaciÃ³n personal. El egoÃ−smo, que pretende la autorrealizaciÃ³n en el encerramiento, implica de por
sÃ− la total frustraciÃ³n de la persona.

Â 

4. EL BIEN DE LA PERSONA Y EL BIEN COMÃ�N

Â 

Otro elemento que aparece como fundamental de ser clarificado es el referido a la relaciÃ³n entre el
Â«bienÂ» de la persona y el Â«bienÂ» de la sociedad, normalmente llamado Â«bien comÃºnÂ».

Habitualmente se plantea el tema del bien comÃºn en torno a tres perspectivas: a) el Â«bien comÃºnÂ» es la
proyecciÃ³n de los propios intereses, de modo que "lo que a mÃ− no me sirve, no le sirve a la sociedad"; b) el
Â«bien comÃºnÂ» como la suma de los intereses de las personas que integran la sociedad, de modo que lo
que se necesita es Ãºnicamente compatibilizar los intereses individuales (el problema radicarÃ−a en que no es
fÃ¡cil lograrlo); c) el Â«bien comÃºnÂ» es una resultante, automÃ¡tica, de que cada uno se preocupe por sus
propios intereses.

Desde una perspectiva cristiana las tres perspectivas son errÃ³neas, ya que pierden de vista al ser humano
como un Â«ser socialÂ» (no solo sociable), y por tanto no se percibe a la sociedad como una entidad en sÃ−
misma, cuya realizaciÃ³n ataÃ±e muy directamente a la realizaciÃ³n personal de sus integrantes.

Ya hemos analizado en un punto anterior la relaciÃ³n persona-sociedad. Ahora Ãºnicamente ampliaremos
desde la perspectiva del Â«bienÂ», es decir, entre el Â«bien integralÂ» de la personaÂ» y el Â«bien
comÃºnÂ».

El concepto de bien comÃºn es muy antiguo. Antes de entrar en el contenido concreto que se le adjudica a ese
concepto, debemos recordar que de por sÃ− estÃ¡ represen−tando la finalidad y la razÃ³n de ser Ãºltima de la
sociedad.

La persona tiene una finalidad que trasciende la vida presente para alcanzar la eterna. AsÃ−, su bien integral
definitivo es la Â«participaciÃ³n en el Reino eternoÂ», y a ella debe estar referido el propio bien integral
intramundano. A su vez, la sociedad debe estar en funciÃ³n de la persona, por lo que el bien comÃºn debe
estar en funciÃ³n del bien integral de la persona.[12]

BIEN INTEGRAL BIEN INTEGRAL

BIEN COMÃ�N ))) en funciÃ³n de )))> INMANENTE ))) en funciÃ³n de )))> TRASCEN−DENTE

DE LA PERSONA DE LA PERSONA

29



Â 

Esta clara funcionalidad Ã©tica de los diferentes niveles, que supedita todo a la plena realizaciÃ³n
trascendente de la persona humana, no debe hacer perder de vista que la sociedad tiene una finalidad propia
inmanente. Esa finalidad no es autÃ³noma de la finalidad del hombre sino que estÃ¡ en funciÃ³n de ella, pero
no es posible derivar directamente una de la otra, ya que en ningÃºn modo el bien integral de la sociedad
estÃ¡ constituido por la mera suma de los bienes de las personas individualmente consideradas.

El concepto de bien comÃºn se desarrolla fundamentalmente a partir de la tensiÃ³n siempre existente entre
individuo y colectivo a todo nivel (de empresa, de paÃ−s, de humanidad). En este siglo (y en general toda la
Doctrina Social de la Iglesia) se ha desarrollado a travÃ©s del intento de negar los dos polos opues−tos
histÃ³rica−mente manifestados: el individua−lismo liberal capitalista, y el colectivismo marxista.

Para comprender el concepto de Bien ComÃºn, histÃ³ricamente se ha usado la analogÃ−a del Â«organismo
naturalÂ» para ver la relaciÃ³n entre individuo y colectivo (desde SÃ©neca, hasta el Magisterio). La
analogÃ−a tiene tres aspectos fundamentales:

a) Mientras las Â«cÃ©lulasÂ» pasan, los organismos quedan. AnÃ¡logamente, la sociedad permanece mÃ¡s
allÃ¡ de los individuos.

b) Las partes del organismo no son meros elementos aislados y yuxtapuestos, sino que estÃ¡n al servicio del
todo. AnÃ¡logamente la sociedad no es la suma de individuos, sino que constituye una unidad espiritual,
material y Ã©tica ordenada, y por eso sus miembros sirven al todo.

c) Los organismos no dejan morir sus miembros, sino que los nutren y cuidan, y sÃ³lo en extrema necesidad
los sacrifican para salvar el todo. Sto TomÃ¡s (S.Th. 60,5): como la mano se expone instintivamente a ser
cortada para salvar todo el cuerpo, asÃ− el ciudadano debe Â«exponerse al peligro de morir para salvaguardar
toda la cosa pÃºblicaÂ».

El bien comÃºn no es el resultado de una suma, sino que es un valor nuevo, especÃ−ficamente distinto del
bien del individuo y de la suma de los bienes de los indivi−duos.

Sin embargo es peligroso exagerar el valor de la analogÃ−a, ya que pertenecen a dos niveles distintos de la
realidad. Mientras que la cÃ©lula estÃ¡ Ã−ntegra−mente al servicio del organismo y su sentido Ãºnicamente
se deriva de Ã©ste, por el contrario la persona tiene sentido por sÃ− misma, y el colectivo en Ãºltima
instancia estÃ¡ al servicio de ella.

Por eso, desde una perspectiva cristiana, para comprender adecuadamente el Bien ComÃºn complementamos
la analogÃ−a del Â«organismo vivoÂ» con la afirmaciÃ³n de tres principios:

a) SÃ³lo la persona es una unidad de sentido en sÃ− misma mientras que la sociedad es una unidad de sentido
relacional ordenada. La sociedad no existe independien−temente de los individuos.

b) El bien comÃºn prevalece sobre el bien individual solo en la medida en que una persona tiene obligaciones
hacia un determinado organismo social por ser su miembro. Ninguna sociedad (empresa, paÃ−s, etc.) puede
ver al hombre solo como un miembro de sÃ− (solo como un Â«ciudadanoÂ», etc.), es decir, no puede
reducirla a su funciÃ³n social.

c) La sociedad, en Ãºltimo anÃ¡lisis, estÃ¡ al servicio de la perfecciÃ³n de la persona. No obstante, se debe
afirmar que la sociedad persigue un fin y hasta un cierto sentido propios.

La analogÃ−a tambiÃ©n tiene otro lÃ−mite: el organismo actÃºa espontÃ¡neamente bien, mientras que la

30



sociedad para perseguir unitariamente su finalidad necesita de una organizaciÃ³n y de una autoridad que
guÃ−e sus miembros para realizar el bien comÃºn.

El objetivo de la autoridad es el de tomar las medidas necesarias para alcanzar el bien comÃºn, y el de
garantizar la estabilidad de la sociedad. Toda autoridad puede equivocarse, y sobre todo, estÃ¡ sujeta a la
tentaciÃ³n de abusar del poder. Por ello, en funciÃ³n del propio bien comÃºn, debe a su vez ser controlada
adecuadamente (en democra−cia: sistema parlamentario, indepen−dencia de poderes, opiniÃ³n pÃºblica,
elecciones periÃ³dicas, etc.). La sociedad no actÃºa espontÃ¡neamente bien, sino que ademÃ¡s de la eticidad
de sus resultados, debe tambiÃ©n analizar en profundidad la eticidad de sus Â«procedimientos de
decisiÃ³nÂ».

El contenido del concepto de bien comÃºn ha sido mÃºltiples veces planteado por el Magisterio de la Iglesia.
En la Ãºltima encÃ−clica social, Centesimus Annus, en el nÃºmero 47b se establece:

"Bien comÃºn: no es la simple suma de los intereses particulares, sino que implica su valoraciÃ³n y
armonizaciÃ³n, hecha segÃºn una equilibrada jerarquÃ−a de valores y, en Ãºltima instancia, segÃºn una
exacta comprensiÃ³n de la dignidad y de los derechos de la persona"[13]

A primera vista el concepto de bien comÃºn no parece claramente definido en su contenido, y eso es verdad
en parte debido a algunas razones:

En primer lugar porque el Â«bien comÃºnÂ» no existe en abstracto, sino que siempre estÃ¡ referido a una
unidad social determinada (una asocia−ciÃ³n, una empresa, un grupo eclesial, un paÃ−s, una familia, etc.). Su
contenido concreto dependerÃ¡ tanto por del tipo de grupo social que sea, como de las circunstan−cias
concretas (histÃ³rico-cultura−les) en que se encuentra. Sin que sea totalmente Â«relativoÂ», sin embargo, el
Bien ComÃºn sÃ− es histÃ³rico (depende en gran medida de las circunstan−cias histÃ³ricas en las que se
encuentra la sociedad) y es concreto (se refiere a una sociedad concreta con una identidad, una historia, y una
cultura determinadas).

En segundo lugar porque su definiciÃ³n implica otras definiciones que le subyacen (por ejemplo: definiciÃ³n
de Â«desarrollo plenoÂ», definiciÃ³n del concepto de Â«dignidad de la personaÂ», etc.), y por tanto su
contenido se abre en una variedad importante de ramas. Esos temas estÃ¡n a su vez desarrollados en otros
lugares, por lo que el Bien ComÃºn siempre debe ser mirado desde la globalidad de definiciones y nunca al
margen de ellas.

Finalmente, porque en el fondo, el bien comÃºn responde al concepto de Â«humaniza−ciÃ³nÂ» que el propio
grupo social asume e intenta plasmar en sus estructuras e instituciones. Ese Â«concepto de humanizaciÃ³nÂ»
no es expresado ni analizado teÃ³rica y abstractamente por la totalidad de los miembros de la sociedad, sino
que se va elaborando a partir de un sinfÃ−n de iniciativas de muy diferentes niveles (econÃ³micas,
polÃ−ticas, artÃ−sticas, religiosas, etc.) que van conformando una identidad y un proyecto de sociedad a
alcanzar. Este proceso obviamente no es homogÃ©neo ni siempre claro, y existen momentos especiales en
que aparecen con una fuerza y nitidez poco comunes[14].

Â 

En algunos momentos parece que se identificarÃ−a la Â«cooperaciÃ³nÂ» entre las personas con el bien
comÃºn[15]. Dejando de lado la perspectiva obvia del valor Ã©tico de la cooperaciÃ³n entre las personas[16]
(que no es la perspectiva aquÃ− planteada), de por sÃ−, la Â«cooperaciÃ³nÂ» en nada supone la bÃºsqueda
del bien comÃºn, y mucho menos se puede identificar con Ã©l.

Como veÃ−amos anteriormente cada persona tiene Â«interesesÂ» que corresponden a lo que Ã©l percibe
como Â«su bienÂ» (el que puede ser verdadero o aparente). Por razones de eficacia, o de afinidad, o inclusive

31



de simpatÃ−a, diversas personas pueden cooperar mutuamente para alcanzar esos bienes que persiguen. Sin
embargo, esa cooperaciÃ³n mutua de por sÃ− no constituye un Â«bienÂ», tanto para la persona como para la
sociedad, sino que dependerÃ¡ de la eticidad de aquello que persiguen y eso se juzga justamente desde el bien
comÃºn y no al revÃ©s.

De por sÃ−, tambiÃ©n la Â«cooperaciÃ³nÂ» con los demÃ¡s sÃ³lo constituye un Â«valor Ã©ticoÂ» en la
medida que se entiende desde la perspectiva de la Â«promociÃ³nÂ» del otro y se inscribe dentro del bien
comÃºn de la sociedad. Es no solo pensable sino experiencia cotidiana lamentable, constatar la
Â«cooperaciÃ³nÂ» mutua o a terceros con una finalidad fraudulenta. Pero tambiÃ©n es permanentemente
constatable la cooperaciÃ³n entre personas que no persiguen una finalidad mala en sÃ− misma, pero que por
considerar exclusivamente sus intereses particulares atenta contra el bien comÃºn. No es nada difÃ−cil
encontrar una gran generosidad de cooperaciÃ³n al interior de un grupo que no desarrolla sino el egoÃ−smo
del mismo grupo.

Â 

Como Â«ser socialÂ» la persona concreta no puede realizarse al margen de la sociedad que integra. El es
parte de la sociedad, tanto como la sociedad es parte de Ã©l mismo. El es 100% originalidad Ãºnica e
irrepetible (individualidad), y es 100% vinculaciÃ³n estructural social (socialidad). AdemÃ¡s ambas
dimensiones no solamente no son separables (sÃ³lo por un proceso lÃ³gico las podemos diferenciar), sino que
ambas son mutuamente dependientes.

La realizaciÃ³n y felicidad de la persona dependen de lo que Ã©l mismo haga con su vida y tambiÃ©n
dependen de lo que los demÃ¡s hagan con Ã©l. Pero mÃ¡s aÃºn, la felicidad y realizaciÃ³n de cada persona
depende en gran medida de la realizaciÃ³n como tal de la sociedad que integra. Nadie puede realizarse
verdadera y autÃ©ntica−mente en plenitud, si la sociedad de la que es parte estÃ¡ profundamente frustrada,
alienada o destruida.

El Â«bien integralÂ» de la persona incluye necesariamente (por necesidad antropolÃ³gi−ca) la dimensiÃ³n
del Â«bien comÃºnÂ» de la sociedad que integra. El Â«bien integralÂ» incluye su bien en cuanto individuo,
en cuanto relacionalidad con los demÃ¡s, y en cuanto sociedad. Pretender suprimir o desconocer una de las
tres dimensiones, implica destruir la Â«integridadÂ» del Â«bienÂ», y por tanto arriesga (o determina) la no
posibilidad de realizaciÃ³n personal verdadera y plena.

A su vez, como ya dijimos, la sociedad no es independiente de las personas que la integran, y su sentido
Ãºltimo estÃ¡ en funciÃ³n de aquellas. Por ello, el Â«bien comÃºnÂ» no solamente no puede desconocer el
Â«bien integralÂ» de cada persona que la integra, sino que su propio contenido estÃ¡ en funciÃ³n de la
promociÃ³n de ese Â«bien integralÂ» de cada persona. Ninguna sociedad puede realizarse en la medida que
no se realicen cada uno de sus integrantes.

El Â«bien integralÂ» de la persona es que en todas sus dimensiones llegue a ser plenamente Â«persona
humanaÂ», es decir, que se humanice plenamente. El Â«bien comÃºnÂ» de una sociedad es que llegue a ser
verdaderamente Â«personalizanteÂ», es decir, que sea plenamente humanizadora.

Pero la Â«humanizaciÃ³nÂ» no es un dato, sino un proceso global y total. Proceso de cada persona y proceso
de la sociedad como tal. Ambos se integran en un mismo proceso o ninguno se humaniza. El proceso no es
uniforme y homogÃ©neo para todos, ya que depende de la libertad personal y de las condiciones de vida
concretas que le tocaron vivir a cada uno, pero sÃ− es claro que ni la sociedad se Â«humanizaÂ» realmente si
no hay personas luchando por humanizarse y humanizar la sociedad, ni tampoco ninguna persona se puede
humanizar plenamente si no es al interior de un proceso mucho mÃ¡s amplio que implica las estructuras
sociales.

32



5. PROYECTO DE SI Y LIBERTAD

QuÃ© es Â«la libertadÂ» constituye uno de los ejes fundamentales del tema que nos ocupa, no solo porque
siempre se trata de un elemento importante a la hora de considerar cualquier visiÃ³n sobre el hombre, sino
ademÃ¡s porque es uno de los elementos centrales mÃ¡s reivindicados por este modelo que se nos propone.

La libertad es planteada esencialmente como ausencia de condicionamientos, de modo de poder elegir siempre
entre la mayor amplitud imaginable de posibilidades. En la prÃ¡ctica (no asÃ− en la teorÃ−a donde no
conozco ningÃºn autor que lo sostenga formalmente) esta concepciÃ³n llega a la necesidad de no asumir
compromisos profundos de ningÃºn tipo ya que todo compromiso, por voluntario que sea, implica de futuro
Â«condicio−namientosÂ».

Desde esta perspectiva, los Â«demÃ¡sÂ» pueden ser vistos en forma Â«negativaÂ» porque
Â«condicionanÂ» al sujeto. Los demÃ¡s con sus necesidades, sus intereses, sus afectos y sus criterios,
constituyen Â«lÃ−mitesÂ» para la propia libertad, y pueden ser considerados como Â«condicionamientos
negativosÂ» no solo porque Â«ponenÂ» condiciones, sino porque ellos mismos por su sola existencia ya me
estÃ¡n condicionando. Â«La libertad de uno termina donde empieza la de los demÃ¡sÂ» puede fÃ¡cilmente
ser considerada en cuanto que cuanto mÃ¡s tome en cuenta a los demÃ¡s, mÃ¡s Â«pequeÃ±aÂ» serÃ¡ la
propia libertad.

Obviamente en la base de este planteo estÃ¡ la perspectiva de individuo autosufi−ciente, que ya hemos
analizado, intentando desconocer toda la red de relaciones estructurales que lo conforman, y que por tanto lo
condicionan inevitablemente.

El ser humano, por ser histÃ³rico y concreto, estÃ¡ inevitablemente condicionado por mÃºltiples factores
biolÃ³gicos, culturales, religiosos, econÃ³micos, etc. Esos condicionamientos son positivos o negativos, es
decir, son condicionamientos que colaboran para su humanizaciÃ³n o, por el contrario, la dificultan. La
miseria econÃ³mica, el crecimiento en un ambiente egoÃ−sta o violento, la opresiÃ³n sicolÃ³gica o afectiva,
etc., son todos condicionamientos que innegablemente actÃºan de manera negativa sobre el proceso de
Â«humanizaciÃ³nÂ» de la persona.

Pero tambiÃ©n hay condicionamientos positivos. Son todos aquellos que permiten y posibilitan un
crecimiento y desarrollo personal y social, aunque constituyan situaciones conflictivas o difÃ−ciles. La
valoraciÃ³n Ã©tica de los condicionamientos no depende de que sean Â«no-conflictivosÂ», o Â«cÃ³modos y
fÃ¡cilesÂ», o Â«apeteciblesÂ». Su valoraciÃ³n Ã©tica depende exclusivamente de que constituyan o no un
medio para desarrollarse como persona.

A modo de ejemplo, la pertenencia a un determinado pueblo supone grandes condicionamientos para la
persona: una historia, Â«traumasÂ» y Â«mitosÂ» comunes (la Â«garra charrÃºaÂ» por ejemplo), una serie
de cuestiones elaboradas y resueltas por el conjunto y otras pendientes, una idiosincrasia, una catalogaciÃ³n
automÃ¡tica que los del exterior hacen de uno por identificaciÃ³n, etc. Pero al mismo tiempo, todo eso
permite una identidad personal plena, permite una compenetraciÃ³n social intensa, permite una integraciÃ³n
consciente a un proceso global de humanizaciÃ³n que no le es posible al individuo aislado, etc.

Â 

En el mismo contexto hay una concepciÃ³n de que lo Â«espontÃ¡neoÂ» es lo Â«naturalÂ», entendiendo por
espontÃ¡neo aquello que se hace o se elige sin previo discernimien−to: Â«asÃ− como te saleÂ».

Esto supone que los condicionamientos son Â«aÃ±adidosÂ» externamente a la Â«naturalezaÂ» de la persona
y no la integra, lo cual es falso, ya que la Â«naturaleza humanaÂ» no es algo abstracto sino algo histÃ³rico
concreto, y por tanto indivisiblemente cultural, social, y estructural.

33



A su vez se estÃ¡ desconociendo que lo que espontÃ¡neamente Â«saleÂ» de la persona no es otra cosa que la
expresiÃ³n de todo aquello que ya ha sido introyectado por la propia persona (consciente o
inconscientemente), mÃ¡s las resultantes de los estados sicolÃ³gicos y afectivos que en el momento se
conjugan.

Identificar lo Â«espontÃ¡neoÂ» con lo Â«naturalÂ», ademÃ¡s de suponer un grave desconocimiento de lo
que es Â«la naturaleza humanaÂ», implica tambiÃ©n un conjunto de actitudes entendidas como Â«lo mÃ¡s
autÃ©nticoÂ» de la persona y que en realidad son resultado y expresiÃ³n de lo acrÃ−ticamente introyectado.

Pretender ser libre de condicionamientos por actuar espontÃ¡neamente, significa un error de graves
consecuencias, porque supone justamente lo contrario. Actuar Â«espontÃ¡−neamenteÂ» en este sentido
significa perder la criticidad sobre las propias actitudes.

Â 

AsÃ− lo primero a aclarar es que no se puede pretender suprimir todo condicionamien−to ya que supondrÃ−a
dejar de ser Â«histÃ³rico y concretoÂ». Pero no solamente no se puede suprimir todo condicionamiento, sino
que ademÃ¡s eso no es positivo para la persona. Lo que sÃ− se trata es de valorar crÃ−ticamente los
condicionamientos para rechazar los negativos y asumir los positivos, lo cuÃ¡l nos lleva al problema de
cÃ³mo y en base a quÃ© parÃ¡metros realizar esa valoraciÃ³n.

Siempre el Ãºnico criterio Ã©tico vÃ¡lido es la propia Â«humanizaciÃ³nÂ» de la persona, como ya hemos
visto. En cuanto a la Â«libertadÂ» podemos establecer dos perspectivas complementarias e irrenunciables.

La primera perspectiva, la de la libertad objetiva, supone la posibilidad real de que cada persona pueda
desarrollarse plenamente. Esa posibilidad real de desarrollo, consiste en no sufrir condiciona−mientos
externos tales que no pueda actuar segÃºn su propia voluntad. Pero eso no es suficiente, sino que con igual
grado de importancia estÃ¡ el generar a su alrededor las condiciones positivas (econÃ³micas, culturales, etc.)
que le permitan asumir la propia vida personal como un desafÃ−o positivo a ser construido, y la propia
sociedad como un bien mayor a ser desarrollado.

La segunda perspectiva, la de la libertad subjetiva, implica el proceso real de la persona para hacerse
Â«dueÃ±a de su propia vidaÂ». Como veremos inmediatamente no se trata de un tema de Â«propiedad
privadaÂ» en cuanto Â«poseerseÂ» a sÃ− mismo, sino muy diferentemente se trata de irse
Â«adueÃ±andoÂ» de la propia vida no frente a los demÃ¡s sino frente a sÃ− mismo.

Hacerse dueÃ±o de la propia vida implica en tÃ©rminos generales que la persona no vaya pasando por la
vida, sino que sea el verdadero sujeto de sÃ− mismo. Se trata de que la persona no solamente sobreviva lo
mejor posible, ni que viva y actÃºe por reacciÃ³n a lo que la impacta, sino que tomando las riendas de sÃ−
llegue a ser lo que quiere ser. Persona Â«libreÂ» no es aquella que puede hacer lo que le dÃ© la gana, pero
que en el fondo no Â«esÂ» nada, sino que persona libre es aquella que de tal modo se ha hecho dueÃ±a de su
propia vida que ha llegado a ser aquello que querÃ−a ser.

La libertad no depende de lo que se pueda llegar a Â«tenerÂ» (en riqueza, o en fama o prestigio, o en ninguna
otra especie material, espiritual, o de la que sea), sino en lo que se puede llegar a Â«hacer de sÃ− mismoÂ».
En definitiva, libre es la persona que ha llegado a ser verdaderamente Â«personaÂ», recorriendo un camino
que es Ãºnico e irrepetible, porque es el camino para llegar a ser Ã©l mismo.

La persona, como ya hemos repetido, no Â«esÂ» sino que Â«se construyeÂ», y para hacerlo el primer paso es
tener un Â«proyecto de sÃ−Â», es decir, un ideal de sÃ− mismo que guÃ−e el propio caminar. Ese
Â«proyecto de sÃ−Â» debe ser verdadero para que el camino no lleve a la propia destrucciÃ³n, por lo que
debe permanentemente ser confrontado con los parÃ¡metros objetivos de lo que es verdaderamente

34



Â«humanizanteÂ» y de lo que es Â«deshumanizanteÂ».

Ese Â«proyecto de sÃ−Â» se va concretando en opciones sÃ³lidas que la persona va realizando y que le
permiten irse Â«haciendo a sÃ− mismoÂ». Libertad no es Â«poder elegirÂ», sino que libertad es Â«haber
elegidoÂ» coherentemente y sÃ³lidamente. Libre es la persona que se ha ido jugando totalmente en opciones
de vida concretas y que las ha mantenido con criticidad por un lado, pero con tenacidad y fidelidad por otro,
de modo de haber llegado a ser Ã©l mismo. Libre es la persona que al final de su vida puede decirse con
alegrÃ−a y paz: Â«ha valido la pena vivir, porque he descubierto lo que es ser persona y he llegado a ser yo
mismoÂ».

Â«La libertadÂ» no existe mÃ¡s que como concepto. En la historia sÃ³lo existen seres humanos que se van
progresivamente liberando o no. La libertad es un proceso infinito de liberaciÃ³n, proceso que se basa en irse
progresivamente humanizando o no.

La libertad personal estÃ¡ Ã−ntimamente ligada a la libertad social, aunque no dependa de Ã©sta. El proceso
de liberaciÃ³n personal no se da al margen de los demÃ¡s, porque nadie puede hacerse persona por sÃ− sola
sino Ãºnicamente en el asumir positivamente la radical solidaridad que lo une con los demÃ¡s. Nadie se
Â«hace personaÂ» solo, sino que Â«mutuamenteÂ» nos hacemos personas. Nadie Â«se liberaÂ» al margen
de los demÃ¡s, sino que Â«mutuamenteÂ» nos liberamos en un mismo proceso. Obviamente cada uno
realizarÃ¡ un proceso Ãºnico e irrepetible, pero jamÃ¡s solo. Nadie puede liberarse manteniendo relaciones de
esclavitud u opresiÃ³n con los demÃ¡s.

Tampoco nadie puede liberarse al margen del proceso que estÃ¡ realizando la sociedad que integra. La
persona es 100% individualidad y es 100% socialidad. Nadie puede liberarse plenamente si es parte de una
sociedad esclava u oprimida. La dinÃ¡mica persona de liberaciÃ³n necesita insertarse en una dinÃ¡mica
mucho mÃ¡s amplia de liberaciÃ³n de la sociedad entera. Su proceso de liberaciÃ³n personal le exige
impulsar la liberaciÃ³n global y estructural, y el proceso de liberaciÃ³n social impulsa a la persona a
desarrollar un proceso serio de liberaciÃ³n personal.

Todos son condicionamientos y ninguno es determinaciÃ³n. Una persona puede liberarse al interior de una
sociedad oprimida, siempre y cuando estÃ© realmente luchando contra la opresiÃ³n social. Y una sociedad
puede estar liberÃ¡ndose y en su interior haber personas totalmente cerradas a ese proceso. Siendo eso verdad,
no obstante, ni persona ni sociedad pueden ser plenamente libres si no es en un proceso comÃºn.

Volviendo al comienzo de este planteo, la libertad consiste en no sufrir condicionamientos negativos. Libertad
es Â«libertad deÂ» todo aquello que conduce a la persona a actitudes o acciones deshumanizantes. El proceso
de liberaciÃ³n personal mutua, implica el irse desprendiendo de todo aquello que desde el exterior o desde el
interior de sÃ− mismo lo Â«esclavizanÂ».

El proceso de liberaciÃ³n no es un proceso de Â«apropiaciÃ³nÂ» sino justamente al contrario, es un proceso
de desprendi−miento. Saber Â«renunciarÂ» aunque cueste y duela, no como masoquismo o como un
abstracto proceso de Â«purificaciÃ³nÂ», sino como Ãºnico medio de no quedar atrapado por las cosas.

Â«PoseerÂ» me esclaviza porque me lleva a dedicar la vida a Â«defender lo mÃ−oÂ». En la medida en que
la persona es capaz de renunciar a Â«ser ricoÂ» (adquirir y defender bienes me lleva a dedicarle la vida a esos
bienes), a Â«ser valoradoÂ» (la fama y el prestigio me llevan a dedicar mi vida a no Â«romperÂ» esa
imagen), a Â«ser autÃ³nomoÂ» (no depender de nadie en ningÃºn sentido me lleva a endurecer
sistemÃ¡ticamente el corazÃ³n y la conciencia), etc. Inclusive Â«liberarseÂ» de la propia vida, porque
aferrarse a ella a cualquier precio implica vivir para sobrevivir. La renuncia concreta tiene sentido como
Â«desprendimientoÂ» que libera.

Pero la libertad no es Ãºnicamente Â«liberarse deÂ», ya que el fin no puede ser la mera renuncia, sino la

35



renuncia necesita estar en funciÃ³n de algo que vale la pena. Liberarse es tambiÃ©n Â«liberarse paraÂ»
realizar el propio proyecto de sÃ−.

Â 

La pregunta fundamental no es tanto Â«de quÃ© liberarseÂ» sino Â«para quÃ© liberarseÂ». Ese Â«para
quÃ©Â» no es algo posterior como si el ser libre fuera condiciÃ³n previa para llegar a algo, sino por el
contrario, el Â«para quÃ©Â» es la propia liberaciÃ³n. Hacerse dueÃ±o de la propia vida, significa tener claro
y haber realizado en la prÃ¡ctica el propio sentido de vida. No se puede llegar a ser uno mismo si no se tiene
claro para quÃ© se vive, no se puede construir a sÃ− mismo si no se tiene claro hacia donde se camina y
adonde se quiere llegar.

Por eso, libre es la persona que descubre y asume el para quÃ© de su vida, y en base a opciones serias y
profundas conduce su vida por ese camino, clarificando y revitalizando permanentemente el ideal al que
tiende con todas sus fuerzas.

La libertad no es un hecho sino que es un proceso. No existe Â«la libertadÂ» sino que por un lado existen
espacios y posibilidades concretas para que las personas y sociedades puedan descubrir y asumir realmente su
propia historia (objetividad), y por otro lado existen personas que buscan con todas sus fuerzas ser las
dueÃ±as de su propia vida (subjetividad).

Por lo mismo nadie puede Â«liberarseÂ» solo o al margen de los demÃ¡s. La persona, como ser de relaciones
que es no puede desprenderse de ellas para ser Â«Ã©l mismoÂ», por el contrario, de ese modo solamente
entrarÃ−a en un proceso de progresiva pÃ©rdida de sÃ− mismo. La liberaciÃ³n implica la globalidad de la
persona, y eso necesariamente abarca la totalidad de relaciones interpersonales y sociales que forman parte de
la persona. Nadie puede hacer el proceso de liberaciÃ³n sin generar espacios y condiciones concretas para la
liberaciÃ³n objetiva de los demÃ¡s, y sin estimular a los demÃ¡s a asumir sus propios procesos de
liberaciÃ³n.

La libertad es un proceso porque jamÃ¡s tiene un punto de llegada final. Siempre es incompleta y contiene
ambigÃ¼edades, y siempre necesita mayor desarrollo. Ninguna persona o sociedad puede considerarse
plenamente Â«libreÂ», ya que eso significarÃ−a de hecho la renuncia a seguir creciendo (porque Â«ya no se
puede mejorar la realidadÂ»), y de ese modo se caerÃ−a en una resignaciÃ³n totalmente esclavizadora. En
ese mismo instante se dejarÃ−a de ser dueÃ±o de la propia vida.

No se puede dedicar a Â«mantenerÂ» la libertad alcanzada sin buscar acrecentarla, so pena de perderla
inmediatamente. No se puede ser cautivo de la propia libertad conseguida porque esa misma Â«libertadÂ» se
convierte en esclavitud. La libertad es proceso ininterrumpido e infinito: ni se puede parar, ni se le pueden
poner lÃ−mites.

En algunos medios se pretende que las instituciones sociales Â«atentanÂ» contra la libertad de la persona
porque las condicionan en su actuar. En esta Â«bolsaÂ» caen especialmente el Estado y la Iglesia, pero
tambiÃ©n los partidos polÃ−ticos, los sindicatos, etc.

Ya hemos visto como todo en la historia Â«condicionaÂ», y eso es inevitable, pero tambiÃ©n hemos visto
que los condicionamientos son negativos o positivos y por tanto no descartables en sÃ− mismos. Toda
instituciÃ³n histÃ³rica, padece de ambigÃ¼edades y de estructuras internas que facilitan o entorpecen los
procesos de liberaciÃ³n. Esto exige una actitud permanentemente crÃ−tica de modo de saber discernir unas
estructuras de otras, porque pretender que una instituciÃ³n sea Â«perfectaÂ» es, como vimos reciÃ©n,
abandonar el proceso de liberaciÃ³n.

Pero lo que no es admisible es plantearse el mero descarte de una instituciÃ³n porque contenga aspectos

36



deshumanizantes. TambiÃ©n las personas individualmente los tienen, y tampoco son en modo alguno
Â«descartablesÂ». De ese modo se pierde todo lo sÃ− humanizante que toda instituciÃ³n tambiÃ©n tiene. Lo
que se trata entonces es de comprometerse con la permanente purificaciÃ³n de las instituciones, no desde
Â«afueraÂ» sino como parte integrante e interesada de las mismas, y como parte del propio proceso de
liberaciÃ³n.

Lo grave del planteo no es tanto el negar la validez de ciertas instituciones sino el pretender Â«ser libresÂ»
por sÃ− mismos, ante sÃ− mismos, y al margen de toda posible instituciÃ³n. Esto es ahistÃ³rico y constituye
una verdadera falacia. Con todas sus limitaciones, pero las instituciones son las mediaciones imprescindibles
de la relacionalidad social organizada. Sin ellas no existe sociedad como tal, y sin sociedad es imposible el
proceso de humanizaciÃ³n. El proceso de liberaciÃ³n, como proceso de humanizaciÃ³n, pasa inevitablemente
a travÃ©s de las instituciones sociales.

El llamado del SeÃ±or al hombre es a ser Â«SeÃ±orÂ» del mundo y la historia, seÃ±orÃ−o que a imagen del
de Dios no es opresor sino liberador. Ese llamado no tiene lÃ−mites, y el mismo SeÃ±or permanentemente
nos impulsa a superar los lÃ−mites histÃ³ricos que nosotros mismos creemos tener. Por eso el proceso de
liberaciÃ³n personal, social y cÃ³smica, no son separables, ni tienen mÃ¡s lÃ−mite que el de nuestro propio
empeÃ±o. EmpeÃ±o que no es individual, sino que es proceso que generaciÃ³n tras generaciÃ³n y persona
tras persona van realizando hacia la plena y total humanizaciÃ³n.

En cristiano, a ese proceso hecho por Dios y por los hombres simultÃ¡neamente, y que es un proceso de
Â«liberaciÃ³n paraÂ» llegara ser plenamente Â«humanosÂ», se le llama Â«Historia de SalvaciÃ³nÂ».

Â 

PARTE II

PROPUESTA ANTROPOLÃ�GICA DIFUNDIDA (ERRÃ�NEA)

Â 

Un segundo grupo de afirmaciones contenidas en esta propuesta antropolÃ³gica tiene que ver directamente
con lo econÃ³mico. Catalogarlo como Â«segundo grupoÂ» tiene Ãºnicamente una funciÃ³n de ordenamiento
del tema, pero en modo alguno significa que ni en la importancia de la propuesta ni en la del anÃ¡lisis que
estamos haciendo, estas afirmaciones sean de Â«segundo nivelÂ».

Obviamente el centro del planteo sigue siendo la Â«persona-individuoÂ». A su vez, el centro de la
Â«persona-individuoÂ» es su libertad incondicionada, es decir, libertad entendida como ausencia de todo
condicionamiento externo para llevar adelante su propia racionalidad en funciÃ³n de sus propios intereses[1].

Esto se apoya en un principio bÃ¡sico e ineludible: el de la propiedad privada de los bienes, incluyendo los
recursos. Desde las tres perspectivas de fundamentaciÃ³n posible, se sostiene el valor de la propiedad privada:
como desarrollo innegable en la historia (fundamento histÃ³rico), desde la Â«ley naturalÂ» (fundamento
deontolÃ³gico), y desde la Â«prosperidadÂ» que genera (fundamento teleolÃ³gico)[2].

La propiedad privada es presentada como inseparable de la libertad y del estado de derecho, y no sÃ³lo unidos
por un vÃ−nculo extrÃ−nseco, sino como condiciÃ³n de posibilidad: sÃ³lo a partir de la propiedad privada es
posible la libertad y el estado de derecho[3].

De este modo, la propiedad pasa a ser inclusive un valor moral a desarrollar, ya que se convierte en la base de
la libertad y, como veremos, en el medio para lograr los propios intereses.

37



Dependiendo de las diferentes corrientes, el acento estarÃ¡ centrado mÃ¡s en el irrestricto derecho sobre los
bienes en propiedad (incluida la propia persona entre ellos)[4], o se aceptarÃ¡ una cierta regulaciÃ³n de la
misma en funciÃ³n de su propio mantenimiento[5]. Obviamente el Â«derecho de propiedadÂ» incluye en
sÃ− mismo el derecho mÃ¡s o menos absoluto (segÃºn las mismas corrientes) a disponer arbitrariamente de
ellos en su utilizaciÃ³n.

La persona-individuo identifica de tal modo la propiedad privada de los bienes con la libertad que, aunque no
se lo manifieste siempre en forma directa y explÃ−cita, no ve con buenos ojos el Â«derecho universal al
bienestarÂ» en cuanto que realizarlo en la prÃ¡ctica supondrÃ−a la violaciÃ³n de los derechos (inalienables)
a la propiedad de algunos, y eso serÃ−a equivalente a negar su libertad[6].

A su vez, la persona-individuo no es autosuficiente sino que, por el contrario, para satisfacer sus intereses
necesita del concurso de bienes y recursos de los que Ã©l personalmen−te no dispone en propiedad. De este
modo se plantea la necesidad de lograr esos bienes y recursos de algÃºn modo.

Los Â«interesesÂ» de la persona-individuo son esencialmente Â«desconocidosÂ», dado que el ser humano es
inabarcable e impredecible por la ciencia. La Â«ignoranciaÂ» antropolÃ³gica insalvable impide prever y por
tanto planificar en modo alguno los intereses o deseos de las personas-individuos[7]. Por este camino se llega
a la inevitabilidad del libre intercambio entre las diferentes personas-individuos, de modo que cada uno pueda
alcanzar la realizaciÃ³n de los intereses que tiene. Ese libre intercambio no es otra cosa que el
Â«mercadoÂ»[8]. El mercado es, pues, una instituciÃ³n espontÃ¡nea del ser humano[9].

El Â«mercadoÂ» como lugar Ã³ptimo de intercambio de bienes para permitir el logro de los intereses
particulares se articula en base a un elemento distintivo: el Â«precioÂ»[10]. A travÃ©s de Ã©l se articula la
Â«ofertaÂ» y la Â«demandaÂ» que es el nexo vinculador entre las personas-individuos en cuanto buscan
alcanzar sus intereses particulares. El mercado es pues el mecanismo por el que es posible Â«venderÂ» y/o
Â«comprarÂ» lo necesario para alcanzar la realizaciÃ³n de los propios intereses.

El acceso al mercado como mecanismo donde adquirir lo necesario para el logro de los propios deseos se
denomina habitualmente Â«consumoÂ». Dado que la libertad de la persona-individuo en cuanto capacidad de
lograr la realizaciÃ³n de los propios intereses o deseos se basa en el acceso a los recursos que necesita, asÃ−
la persona-individuo se convierte, de hecho, esencialmente en Â«consumidorÂ»[11].

Aunque hay en el planteo una cierta ambigÃ¼edad, la tÃ³nica general apunta a que el mercado es capaz de
resolver todas cuestiones relativas a la relaciÃ³n entre las personas[12]. La ambigÃ¼edad radica en que
mientras se plantea la necesidad de que ciertos aspectos sean cubiertos a nivel colectivo de la sociedad (p.e. la
seguridad, el sistema jurÃ−dico, etc.), y por tanto deben ser brindados por el estado, por otro lado se van
desarrollando iniciativas que tienden a la inclusiÃ³n de esos mismos servicios en la Ã³rbita particular privada.
De ahÃ− que, en la prÃ¡ctica, la tendencia del planteo sobre los alcances del mercado se acerque al de la
totalidad de la dimensiÃ³n humana.

Hay tambiÃ©n planteos en el sentido de que no se trata de un Ãºnico mercado sino que existen en la realidad
mÃºltiples mercados que atienden a muy diferentes aspectos de la realidad humana[13]. No obstante esta
diferenciaciÃ³n, todos esos Â«mercados parcialesÂ» estÃ¡n no solo vinculados entre sÃ−, sino que estÃ¡n
realmente entrelazados de tal manera que en definitiva constituyen una especie de mercado total.

Ese mercado genera a su vez Â«competenciaÂ»[14], que es vital como mecanismo de bÃºsqueda de
Â«eficaciaÂ», lo que se traduce en un Â«desarrollo tecnolÃ³gicoÂ» que a su vez produce un crecimiento
inigualable de bienes.

El Â«desarrolloÂ» es identificado con ese crecimiento sustantivo de bienes, ya que a travÃ©s de Ã©l es
posible la satisfacciÃ³n mayor de Â«interesesÂ» particulares, lo cual aumenta las posibilidades de

38



Â«posesiÃ³nÂ» por parte de la persona-individuo y consiguientemente su libertad[15].

De este modo el mercado es presentado como verdadero (y Ãºnico) Â«motorÂ» del desarrollo. A su vez, el
mercado tiene como condiciÃ³n esencial de autenticidad la existencia de la propiedad privada de los bienes,
ya que sÃ³lo asÃ− el intercambio (compra/venta) serÃ−a expresiÃ³n de la libertad de la persona-individuo
que de este modo procura la realizaciÃ³n de sus propios intereses.

Ese conjunto de elementos: desarrollo-abundancia, eficacia-competencia-tecnologÃ−a, satisfacciÃ³n de
intereses o deseos individuales, se basan en ese elemento clave que es el mercado. A su vez, el mercado
supone ademÃ¡s otra virtud: la de generar democracia[16]. No se trata de una vinculaciÃ³n generativa directa,
sino de una vinculaciÃ³n por correspondencia y sintonÃ−a. El mercado necesita de un marco jurÃ−dico y
polÃ−tico que es directamente correlativo al de la democracia, y por tanto ambas confluyen en una comÃºn
necesidad.

La perspectiva valÃ³rica de esta vinculaciÃ³n entre democracia y mercado es variada entre los diferentes
autores, y va desde una valoraciÃ³n francamente positiva de esa concordancia[17], hasta una aceptaciÃ³n de
que la combinaciÃ³n de ambos constituye un sistema deficiente, pero el menos malo frente a todas sus
alternati−vas[18].

Â 

RESPUESTA A ESA ANTROPOLOGÃ�A:

DESARROLLO Y ACCESO A LOS BIENES

Â 

1. EL DESARROLLO

Â 

1.1. DESARROLLO Y BIEN COMÃ�N

Â 

Tal como fue explicado en la parte anterior, la eticidad de la sociedad se concreta en la persecuciÃ³n de su
bien comÃºn que implica de por sÃ− la plena realizaciÃ³n de la sociedad en sÃ− misma y de todos sus
integrantes.

En este sentido, surge un elemento de primordial importancia para la permanente realizaciÃ³n del bien
comÃºn: el desarrollo. En una realidad en constante transforma−ciÃ³n, como lo es la contemporÃ¡nea, el
desarrollo de una sociedad constituye su dinamismo esencial en cuanto a la posibilidad real de articular el bien
comÃºn.

Tan fuerte es la vinculaciÃ³n entre ambos conceptos que con facilidad se los confunde o se los utiliza como
sinÃ³nimos, cuando en realidad se trata de diferentes niveles de realidad. El bien comÃºn habla de Â«una
finalidadÂ» de la sociedad (realizarse a sÃ− misma), que es finalidad de sentido y de destino (Â«identidadÂ»
como recuperaciÃ³n de sus raÃ−ces, como actualidad de existencia histÃ³rica, y como proyecto de sÃ− para
el futuro). Siempre el bien comÃºn es finalidad, si bien, se trata de una finalidad actuada en proceso y no
sÃ³lo como meta Ãºltima a alcanzar.

En cambio, el desarrollo habla de Â«un instrumentoÂ», que no tiene sentido en sÃ− mismo sino Ãºnicamente

39



en funciÃ³n de una finalidad que lo trasciende. El Â«desarro−lloÂ» siempre implica la pregunta del Â«para
quÃ©Â» y del Â«hacia dondeÂ», nunca termina en sÃ− mismo ni puede orientarse por sÃ− mismo.

En sÃ− mismo el Â«desarrolloÂ» implica un Â«crecimientoÂ», pero crecimiento que no es Ãºnicamente
cuantitativo[19], sino principalmente cualitativo. A su vez ese crecimien−to ni es lineal ni es homogÃ©neo,
sino que tiene prioridades que son en algunos aspectos coyunturales, y en otros son prioridades que se
desprenden de la esencia de la finalidad perseguida.

AsÃ−, el Â«desarrolloÂ» es un instrumento imprescindible del bien comÃºn. Es imprescindible, porque sin
un dinamismo de crecimiento no es posible realizar el bien comÃºn, ya que pensarlo en forma estÃ¡tica es
cerrarlo al futuro y por tanto negarlo en sÃ− mismo[20].

Pero a su vez es Â«instrumentoÂ», ya que su sentido lo recibe desde el bien comÃºn, y Ãºnicamente en la
medida en que estÃ¡ directa y claramente referido al bien comÃºn es que se constituye en un Â«bienÂ» para
la sociedad. El Â«crecimientoÂ», en cualquier sentido o dimensiÃ³n, que no estÃ© integrado plenamente al
bien comÃºn, en la prÃ¡ctica se constituye en un enemigo de la globalidad de sentido y realizaciÃ³n de la
propia sociedad.

Â 

1.2. EL Â«PROYECTO DE DESARROLLOÂ»

El desarrollo se encuadra en el proyecto de sÃ− que tiene de frente al futuro la propia sociedad. Proyecto de
sÃ− que es aquello que quiere llegar a alcanzar, que es aquello que quiere construir en sÃ− y consigo misma,
que es aquello que quiere llegar a ser. El desarrollo es instrumento de posibilidad de llegar a ser lo que la
propia sociedad quiere llegar a ser.

AsÃ− el Â«desarrolloÂ» no es una realidad en sÃ− misma sino en cuanto que se encuadra en un
Â«proyectoÂ». El Â«proyecto de desarrolloÂ» es la realidad del futuro que se va haciendo posible y
realizando ya en la actualidad.

No se puede proyectar el desarrollo sÃ³lo como realidad de futuro a la que hay que sacrificar el presente, sino
que exige que ya en el presente de vaya realizando esa realidad en construc−ciÃ³n. A su vez, tambiÃ©n exige
orientar los esfuerzos del presente de modo que no termine en sÃ− mismo, sino que se convierta en el camino
real de un futuro en construcciÃ³n.

El desarrollo es, pues, el proyecto de sÃ− mismo que la sociedad va haciendo posible y actualizando en el
presente. Como proyecto de sÃ− mismo, incluye un ideal que se quiere alcanzar, y al mismo tiempo, incluye
la realidad histÃ³rica que le toca vivir.

Para ser real, el desarrollo necesariamente debe incluir ambas dimensiones: la ideal-axiolÃ³gica y la
real-histÃ³rica. La primera permite perseguir otros horizontes de realizaciÃ³n social mÃ¡s elevados y plenos
que los actuales. La segunda previene contra un utopismo imposible histÃ³ricamente.

Esto exige por un lado, que la sociedad como tal defina[21] en forma explÃ−cita su ideal, de modo que no
quede referida exclusivamente al enunciado de algunos valores de contenido mÃ¡s o menos vago y/o
mÃ−tico, sino que incluya objetivos axiolÃ³gicos de tipo estructural concreto.

Por otro lado, exige un serio y permanente anÃ¡lisis de la realidad actual, en cuanto a percibir con la mayor
claridad posible las posibilidades y limitaciones que en cada campo de la realidad se presentan.

El Â«proyecto de desarrolloÂ» es el intento sistemÃ¡tico de conjugar histÃ³ricamente ambos elementos:

40



realidad presente y aspiraciÃ³n futura. Conjugarlos implica tener en cuenta varios elementos fundamentales,
entre los cuales quiero destacar tres.

En primer lugar que todo aterrizaje a la realidad histÃ³rica de un ideal implica de por sÃ− un
empobrecimiento. Entre ideal y concreciÃ³n histÃ³rica hay un salto cualitativo inevitable que la sociedad
debe asumir no como fracaso sino como parte de un proceso nunca acabado.

En segundo lugar, siempre la concreciÃ³n histÃ³rica plantea perfiles nuevos, no previstos, que exigen un
replanteo del ideal a construir, aunque sea un replanteo parcial. Se trata de una tensiÃ³n dialÃ©ctica entre
ideal y concreciÃ³n histÃ³rica donde ambos se alimentan y cuestionan mutuamente. El proyecto de desarrollo
es esencialmente dinÃ¡mico.

En tercer lugar, todo proyecto de desarrollo implica ordenar los recursos conque se cuenta de un modo
adecuado de modo de optimizar el resultado obtenido. Pero dado que los recursos son siempre escasos,
ordenarlos en funciÃ³n de un resultado implica lo que habitualmente se llaman Â«costosÂ». Es fundamental,
pues, que el proyecto de desarrollo incluya la definiciÃ³n de los costos que se estÃ¡n dispuestos a asumir
(normalmente la velocidad de crecimiento depende en gran medida del volumen de costos que se asuman), y
de quÃ© sectores de la sociedad son los que van a cargar con esos costos.

El Â«desarrolloÂ» como proyecto de sÃ− que tiene de frente al futuro la sociedad en funciÃ³n de su bien
comÃºn, se constituye mÃ¡s bien en un Â«proyecto de desarrolloÂ» que progresivamente se va realizando en
la historia.

Â 

1.3. LAS DIFERENTES DIMENSIONES DEL DESARROLLO

Â 

Con extraordinaria facilidad se reduce el concepto de desarrollo al Â«desarrollo econÃ³micoÂ», e incluso
muchas veces se confunde el desarrollo con el mero Â«crecimiento econÃ³micoÂ» (aumento de los bienes
materiales a disposiciÃ³n).

La razÃ³n de ello no es gratuita ni casual, ya que lo econÃ³mico es una mediaciÃ³n bÃ¡sica de la
relacionalidad social en todas las dimensiones. Sin embargo, reducir el desarrollo de la sociedad al
Â«desarrollo econÃ³micoÂ» constituye, en la teorÃ−a y en la prÃ¡ctica histÃ³rica, una central negaciÃ³n del
bien comÃºn, y por tanto en una verdadera tergiversaciÃ³n del desarrollo.

La realidad de la sociedad abarca una pluralidad de dimensiones que simultÃ¡neamente gozan de una cierta
autonomÃ−a de estructuraciÃ³n (cada una configura un sistema de estructuras sociales de comprensiÃ³n y
actuaciÃ³n), pero que tambiÃ©n son inseparables en la vida social concreta.

En base a la encÃ−clica Sollicitudo Rei Socialis[22] podemos establecer, sin Ã¡nimos de exahustividad, al
menos seis dimensiones constitutivas intrÃ−nsecas a un verdadero desarrollo. Esas dimensiones o
Â«nivelesÂ» de la realidad social los podemos enunciar como: nivel Â«religiosoÂ», nivel Â«culturalÂ»,
nivel Â«econÃ³micoÂ», nivel Â«polÃ−ticoÂ», nivel Â«socialÂ», y nivel Â«relacionalÂ».

Aunque mÃ¡s adelante apuntemos algunos elementos del contenido de cada uno de esos niveles, por lo pronto
interesa constatar que ninguno de ellos es reducible ni subsumible en otro, y que por lo tanto cada uno de ellos
exige un desarrollo propio.

Tampoco es posible Â«renunciarÂ» al desarrollo de ninguna de esas dimensiones, ya que en la medida en que

41



son ciertamente constitutivas de la realidad, su estancamiento, o peor aÃºn su desconocimiento, implica una
mutilaciÃ³n arbitraria del ser social y consiguientemente implica su frustraciÃ³n.

El desarrollo de la sociedad exige el crecimiento armonioso y ponderado de todas las dimensiones, y por tanto
un verdadero proyecto de desarrollo debe incluir necesariamente este crecimiento diferenciado y ponderado
de todos y cada uno de los niveles de la realidad social.

Cierto que no es posible prever todas las dimensiones de la realidad, ni establecer metas precisas para cada
una de las dimensiones en un proyecto de desarrollo. Sin embargo ello no habilita a prescindir de ninguno de
esos elementos. SÃ− es posible (y necesario) tenerlas todas en cuenta y, dentro de las limitaciones, prever los
desequilibrios y omisiones que deben corregirse a partir de la atenciÃ³n despropor−cionada a uno de los
niveles.

De todos modos, mucho mÃ¡s claro aÃºn es que no se puede unilateralizar el desarrollo como Â«desarrollo
econÃ³micoÂ». Por ello, de ningÃºn modo es aceptable un proyecto de desarrollo que se base Ãºnicamente en
aspectos econÃ³micos o que tenga solamente metas en este sentido[23].

MuchÃ−simo menos serÃ−a aceptable un proyecto de desarrollo que explÃ−cita o implÃ−citamente
supusiera que el desarrollo econÃ³mico generase por sÃ− un desarrollo de las otras dimensiones. Por el
contrario, el pretender que el desarrollo de cualquiera de las dimensiones, por sÃ−, genera el desarrollo de las
otras, tiene como consecuencia prÃ¡ctica la negaciÃ³n (y destrucciÃ³n) de las otras dimensiones.

La dimensiÃ³n econÃ³mica contiene una tentaciÃ³n muy grande ya que permite un tipo de metas y
mecanismos mucho mÃ¡s fÃ¡cilmente delimitables matemÃ¡ticamente que las otras dimensiones. No
obstante, esa es una verdadera Â«tentaciÃ³nÂ», que puede constituir un economicismo verdaderamente
alienante de personas y sociedades[24].

Â 

1.4. LA REALIDAD AMBIGUA DEL DESARROLLO

Â 

Desde la perspectiva teolÃ³gica, el Â«desarrolloÂ» y su contenido especÃ−fico tiene una importancia muy
relevante dado que su realidad histÃ³rica es parte integrante de la Historia de SalvaciÃ³n. En este sentido ha
resultado clave la afirmaciÃ³n del Concilio Vaticano II que lo vincula con la construcciÃ³n del Reino de Dios:

"La espera de una tierra nueva no debe amortiguar, sino mÃ¡s bien avivar, la preocupa−ciÃ³n de
perfeccionar esta tierra, donde crece el cuerpo de la nueva familia humana, el cual puede de alguna manera
anticipar un vislumbre del siglo nuevo. Por ello, aunque hay que distinguir cuidadosa−mente progreso
temporal y crecimiento del reino de Cristo, sin embrago, el primero, en cuanto puede contribuir a ordenar
mejor la sociedad humana, interesa en gran medida al reino de Dios."

GS 39

AsÃ− la misiÃ³n del cristiano en el mundo tiene directa relaciÃ³n con la construcciÃ³n de un autÃ©ntico
desarrollo (Â«progreso temporalÂ» en lenguaje del Concilio), ya que en ello se juega en gran medida el
propio crecimiento del reino de Cristo.

El contenido del concepto de Â«desarrolloÂ» estÃ¡ explicitado en extenso por primera vez en el magisterio
eclesial en la encÃ−clica Sollicitudo Rei Socialis, como veremos mÃ¡s adelante. En ella se hace un anÃ¡lisis
de la realidad contemporÃ¡nea, mostrando sus signos de esperanza asÃ− como la presencia de estructuras de

42



pecado a nivel universal.

Pero la realidad del desarrollo es ambigua. Desde nuestro tema, en la Sollicitudo Rei Socialis lo central estÃ¡
referido por un lado, a lo que son los conceptos equivocados de desarrollo, y por el otro, el concepto vÃ¡lido
del mismo[25]. Dentro de lo que son concepciones equivocadas del desarrollo podemos encontrar una que es
de tipo Â«teÃ³ricoÂ» y que se refiere a un desarrollo como crecimiento positivo, material, e ilimitado[26].

El otro tipo de concepciÃ³n equivocada del desarrollo es de tipo Â«prÃ¡cticoÂ» y esta configurada por lo que
paradojalmente es llamada Â«sÃºper desarrolloÂ»[27], y que al igual que la miseria del subdesarrollo, ahoga
los deseos mÃ¡s profundos del hombre. Ese Â«sÃºper desarrolloÂ» es identificado con la "llamada
civilizaciÃ³n del Â«consumoÂ» o consumismo".

A continuaciÃ³n, se presentan algunos elementos fundamentales del concepto vÃ¡lido de desarrollo desde la
perspectiva teolÃ³gica. Esos elementos los podemos sistematizar de la siguiente manera:

1) El hombre y todos los hombres son y deben llegar a ser imagen de Dios. Cada hombre es una Ãºnica
expresiÃ³n como imagen de Dios, pero no es una i−magen estÃ¡tica sino una vocaciÃ³n originaria a ser
desarrolla−da[28]. Ese desarrollo se debe dar en un "jardÃ−n" (espacio de tiempo y lu−gar). Ese "jardÃ−n"
son los elementos necesarios para desarro−llarse como imagen de Dios. Los bienes del "jardÃ−n" estÃ¡n
destinados antes que na−da, a todos (repetido muchas veces), porque todos tienen la misma voca−ciÃ³n, y
ninguno puede ser privilegiado.

2) La dimensiÃ³n social del concepto de desarrollo. El desarrollar la ima−gen de Dios, no se puede considerar
en sentido individualÃ−stico. "El hombre es fundamentalmente social". Nadie puede desarrollarse solo, ni a
costa de otro. Y lo mismo se aplica a grupos y pueblos[29].

3) La realidad del pecado y la amenaza del pecado. Esa autorrealizaciÃ³n del hombre dentro del "jardÃ−n"
no es algo automÃ¡tico o garantido[30]. Hay muchas posibili−dades de "desviaciones". Si no se acepta la
realidad del mal y el pecado, no se puede explicar muchas experiencias persona−les y como pueblo, negativas.
El desarro−llo estÃ¡ bajo la constante ame−naza del pecado. Si no se acepta esto, no se puede hablar de
cambio personal, porque todos estamos sometidos a un proceso indefectible de la historia.

4) La dimensiÃ³n escatolÃ³gica. A pesar de la amenaza del pecado, estÃ¡ la realidad de la redenciÃ³n de
Cristo que ha derrotado al pecado. Este elemento optimista es fundamental ya que fundamenta la posibilidad
de cambios reales a nivel personal y social. Da una dimensiÃ³n no sÃ³lo de la superaciÃ³n del pecado (de la
negatividad), sino al mismo tiempo da una dimensiÃ³n nueva de la fraternidad entre los hombres[31].

La redenciÃ³n no se realiza sÃ³lo en los individuos sino tambiÃ©n en los pueblos y el universo entero. La
escatologÃ−a no sÃ³lo marca una nueva relaciÃ³n entre Dios y el hombre sino tambiÃ©n entre los hombres
entre sÃ−[32].

Â 

1.5. EL CONTENIDO DEL DESARROLLO

Â 

QuÃ© es el desarrollo no aparece como evidente e inmediato. La propia realidad de ambigÃ¼edad del
desarrollo, que de no ser verdadero se convierte en tan deshumani−zante como lo es la Â«miseria del
subdesarrolloÂ», lleva a la necesidad de profundizar en su contenido. Para no hacer aquÃ− un anÃ¡lisis
tÃ©cnico detallado del documento, presentaremos una sÃ−ntesis de lo que integra el verdadero desarrollo.

43



Para ello tomamos seis niveles de la realidad, indispensables de ser considerados, con la doble vertiente
segÃºn el concepto equivocado y segÃºn el concepto verdadero.

El primero[33] que consideraremos es el Â«nivel religiosoÂ». Desde esta perspectiva, el falso desarrollo
consiste en la negaciÃ³n teÃ³rica y/o prÃ¡ctica de lo sobrenatural y de la dimensiÃ³n trascendental y religiosa
del ser humano.

Por el contrario el verdadero desarrollo implica la toma de conciencia y explicitaciÃ³n prÃ¡ctica de la fe en
Dios y del respeto (en sentido activo) de la dimensiÃ³n religiosa del ser humano.

El segundo nivel que consideraremos es el Â«culturalÂ». AquÃ−, el falso desarrollo se basa en un sistema
axiolÃ³gico que presenta en la prÃ¡ctica la ganancia individual y el poder como valores absolutos y centrales.
A su vez, el verdadero desarrollo supone que el cuerpo social y sus miembros defiendan en la prÃ¡ctica la
Â«solidari−dadÂ» como valor central.

El tercero, es el Â«nivel econÃ³micoÂ». En Ã©l, el falso desarrollo estÃ¡ dado por las estructuras que
conllevan: la maximizaciÃ³n de la ganancia indivi−dual o del Estado; destrucciÃ³n de la subjetividad creativa
y del derecho de ini−cia−tiva econÃ³mica de personas y grupos; la falta de respeto al medio am−bien−te; el
colocar los intereses eco−nÃ³micos naciona−les por sobre los de la humanidad, etc.

Por el contrario, el verdadero desarrollo conlleva: la movilizaciÃ³n de iniciativas in−di−viduales y colectivas
para satis−facer necesidades bÃ¡sicas de to−dos; el crecimiento prÃ¡ctico de la conciencia ecolÃ³gica; el
sostenimiento de una economÃ−a internacional solida−ria, etc.

En cuarto lugar, tenemos el Â«nivel polÃ−ticoÂ». En este nivel, el falso desarrollo estÃ¡ dado por dos
elementos complementarios: el desconocimiento prÃ¡ctico de los derechos humanos; y el sostenimiento de un
sistema polÃ−tico excluyente de sectores de poblaciÃ³n, o que protege minorÃ−as privilegiadas.

A su vez, el verdadero desarrollo estÃ¡ dado por el pleno respeto de los derechos humanos; y por el
sostenimiento de un sistema polÃ−tico participativo (con especial Ã©nfasis en una verdadera democracia).

El quinto nivel considerado es el Â«socialÂ». En Ã©l, el falso desarrollo estÃ¡ dado por la igualdad formal
pero desigualdad real entre grupos o clases so−cia−les en la consideraciÃ³n social y el acceso a los bienes
sociales; por la desigualdad de oportunidades; por el alto nivel de pobreza extrema.

Por el contrario, el verdadero desarrollo consiste en la existencia de pocas desigualdades reales en la
consideraciÃ³n y/o acceso a los bienes sociales; en la igualdad de oportunidades gene−ra−lizada; en la
pobreza extrema totalmente eliminada.

Â 

El sexto y Ãºltimo nivel que consideramos en el Â«nivel de relacionalidad interso−cialÂ» o mÃ¡s
especÃ−ficamente de Â«relaciones internacionalesÂ». AquÃ−, el falso desarrollo estÃ¡ dado por el
sostenimiento de una polÃ−tica de bloques; por el imperialis−mo cultural; los proteccionismos injustos; los
meca−nismos econÃ³micos, sociales, polÃ−−ticos y culturales en bene−fi−cio de los paÃ−ses mÃ¡s ricos.

A su vez, el verdadero desarrollo estÃ¡ dado por: el pleno respeto a la identidad de cada pue−blo; por una
divisiÃ³n internacional del trabajo equitativa; por organizacio−nes regionales inspiradas en la igualdad, la
libertad y la participa−ciÃ³n; por la transfe−rencia de tecnolo−gÃ−as apropiadas; por organizaciones
internaciona−les no instrumenta−lizadas.

Como se ve, este cuadro no pretende en modo alguno ser exhaustivo, pero sÃ− permite tomar conciencia de la

44



multiplicidad de dimensiones y niveles de la realidad que deben ser tenidos directamente en cuenta para poder
hablar verdaderamente de desarrollo. A su vez, tambiÃ©n permite ver cÃ³mo el crecimiento unilateral de uno
de los niveles con el retraso (o incluso la negaciÃ³n prÃ¡ctica) de otro u otros de los niveles implica de por
sÃ− la negaciÃ³n real del Â«desarrolloÂ».

Del cuadro anterior se desprende claramente que el autÃ©ntico desarrollo no es reducible a una sola
dimensiÃ³n, sino que debe abarcarlas todas simultÃ¡neamen−te. El Â«proyecto de desarrolloÂ» de un pueblo,
exige el crecimiento armonioso y ponderado de todos los niveles de la realidad.

Â 

2. EL DESTINO UNIVERSAL DE LOS BIENES Y LA PROPIEDAD

Â 

2.1. PERSPECTIVA

Â 

Punto central de todo el planteo antropolÃ³gico que estamos contestando es el referido a la propiedad privada
de los bienes. Aunque parece ser un tema con cada vez menor relieve en la argumentaciÃ³n, sin embargo
permanece como uno de los ejes fundamentales sobre los que se apoya todo el planteo. No es posible
mantener en pie todo el resto del edificio antropolÃ³gico planteado, si en su base no se encuentra
indiscutiblemente establecido el Â«derecho (inalienable) a la propiedad privadaÂ».

El derecho de propiedad privada ha sido sostenido por el magisterio de la Iglesia desde siempre al condenar el
Â«hurtoÂ». No obstante, junto con este principio se encontraba el otro que establecÃ−a que el
Â«indigenteÂ» tenÃ−a derecho a Â«tomarÂ» lo que necesitaba realmente para vivir. MÃ¡s allÃ¡ resulta
obvia la insistencia explÃ−cita y directa de Padres, y Santos de la Iglesia de todos los tiempos en cuanto a la
obligaciÃ³n evangÃ©lica de Â«compartirÂ» los propios bienes, por deber de Â«justiciaÂ».

Con todo, este tema tiene un salto cualitativo en la segunda mitad del siglo pasado donde, desde una
perspectiva de la estructuraciÃ³n social, se hacen afirmaciones acerca del carÃ¡cter de Â«derecho naturalÂ»
de la propiedad privada[1]. En estas afirmaciones se ha basado en gran medida la pretendida
Â«cristianizaciÃ³nÂ» de una concepciÃ³n de la propiedad en forma prÃ¡cticamente absoluta, que ha llevado
al propio magisterio a progresivamente irla contestando con fuerza, hasta su negaciÃ³n total[2].

AsÃ− la Iglesia, sin dejar de afirmar nunca la validez del principio de propiedad privada, fue matizando su
absolutez, pasando por su relativizaciÃ³n en aras del bien comÃºn, hasta la afirmaciÃ³n directa del Concilio
Vaticano II acerca de la prioridad del Â«destino universal de los bienesÂ»[3], que se concreta a su vez en la
Â«hipoteca social que pesa sobre la propiedad privadaÂ» tan reiterada por Juan Pablo II.

En los Ãºltimos 25 aÃ±os ha quedado ya firme la prioridad total del destino universal de los bienes frente a la
propiedad privada de los mismos. Ya Populorum Progressio lo manifestaba con singular fuerza y claridad[4].
En el mismo sentido la encÃ−clica Centesimus Annus le dedica amplÃ−simo espacio al tratamiento del tema,
incluido un capÃ−tulo entero[5].

"Dios ha dado la tierra a todo el gÃ©nero humano para que ella sustente a todos sus habitantes, sin excluir a
nadie ni privilegiar a ninguno. He ahÃ−, pues, la raÃ−z primera del destino universal de los bienes de la
tierra."[6]

En esa frase se condensa el fundamento teolÃ³gico de la relaciÃ³n entre el ser humano y la creaciÃ³n entera,

45



como lugar donde construir fraternalmente el Reino de Dios, y hacernos asÃ− verdaderamente sus hijos. El
uso que se da a los bienes no solo no es ajeno a la Historia de SalvaciÃ³n, sino que es parte esencial de la
misma.

Siguiendo con la larga tradiciÃ³n del Antiguo Testamento, nunca caduca y siempre fortalecida, la propiedad
del universo y cuanto lo habita es exclusiva de Dios. El devenir histÃ³rico del ser humano sobre la tierra no
puede hacer olvidar esa verdad primigenia. La posesiÃ³n de la tierra (Â«llenen la tierra y somÃ©tanlaÂ» Gn
1,28) no tiene una finalidad en sÃ− misma, sino que estÃ¡ en funciÃ³n de una vocaciÃ³n universal mÃ¡s alta.

A su vez, la propiedad de la tierra estÃ¡ en funciÃ³n de su verdadera Â«posesiÃ³nÂ», como instrumento para
la construcciÃ³n de ese mundo de hermanos donde todos podamos reconocernos y vivir como hijos de Dios.
La Â«propiedadÂ» no es jamÃ¡s un fin en sÃ− mismo, y mucho menos lo es la Â«propiedad privadaÂ». La
Â«propiedadÂ» estÃ¡ en funciÃ³n de la Â«posesiÃ³nÂ», y Ã©sta estÃ¡ en funciÃ³n del desarrollo pleno de
la humanidad, "sin excluir a nadie ni privilegiar a ninguno".[7]

Â 

2.2. PROPIEDAD Y DERECHO A LA LIBERTAD

Â 

Habitualmente se hace especial hincapiÃ© en el carÃ¡cter de Â«derecho naturalÂ» de la propiedad privada.
Esto es cierto, pero exige una profundizaciÃ³n.

En primer lugar, por el hecho de que la Â«ley naturalÂ» no es una especie de Â«cÃ³digoÂ» de deberes y
derechos positivamente establecido. Por el contrario, se trata de la explicitaciÃ³n de las verdades objetivas
sobre la naturaleza del ser humano, de modo que su formulaciÃ³n positiva oriente adecuadamente el actuar
correcto del propio hombre.

Al interior de la Â«ley naturalÂ», existe una infinita gama de niveles de verdad, no en cuanto que una
Â«verdadÂ» sea mÃ¡s Â«verdaderaÂ» que otra, sino en el sentido de que hay Â«verdadesÂ» mucho mÃ¡s
centrales que otras para el propio desarrollo pleno del ser humano. No todas las verdades sobre el ser humano
tienen el mismo nivel de importancia.

En segundo lugar, se deriva de lo anterior que, si bien nunca serÃ¡ Ã©ticamente vÃ¡lido atentar directamente
contra ninguna verdad humana objetiva (es decir, contra nada que conlleve el rÃ³tulo de Â«ley naturalÂ»), sin
embargo hay Â«leyes naturalesÂ» que tienen prioridad absoluta sobre otras.

En nuestro caso particular, el Â«destino universalÂ» es una verdad objetiva sobre el hombre que tiene total
prioridad frente a la Â«propiedad privadaÂ», ya que Ã©sta no tiene sentido sino como una posible
aplicaciÃ³n de aquella.

En tercer lugar, por el hecho de que ambas derivan de una verdad aÃºn mÃ¡s importante sobre el ser humano
que es su capacidad de ser libre. En este sentido, como lo insisten de diferentes modos los documentos del
magisterio, la propiedad de los bienes o su dominio constituye una dimensiÃ³n material de la necesaria
autonomÃ−a del ser humano, condiciÃ³n de posibilidad de la libertad[8].

No obstante, se debe tener mucho cuidado de no considerar la Â«propiedadÂ» como la Ãºnica condiciÃ³n de
posibilidad de la libertad, ya que en modo alguno es la Ãºnica dimensiÃ³n de la Â«autonomÃ−aÂ»
fundamental del ser humano. Mucho menos aÃºn, identificar la Â«libertadÂ» del ser humano con su
posibilidad de tener Â«propiedadÂ». Estos son reduccionismos que falsean totalmente el sentido de Â«ley
naturalÂ» que tiene la propiedad de los bienes.

46



Antes de entrar a considerar mÃ¡s cuidadosamente las consecuencias de esos reduccionismos, sintetizamos: la
Â«propiedad privadaÂ» es una de las posibles aplicaciones del Â«derecho universalÂ» de los bienes, que a su
vez, es expresiÃ³n de la dimensiÃ³n material de la autonomÃ−a del ser humano, base de su Â«derecho
natural a ser libreÂ».

Tampoco olvidemos en todo este desarrollo que no estamos hablando de una Â«persona-individuo sino de,
como vimos en la parte anterior de este trabajo, de una Â«personaÂ» en sentido Ã−ntegro, es decir:
original-social-estructural.

Â 

2.3. DESDE LA ANTROPOLOGÃ�A

Â 

El tema de la propiedad de los bienes no ha sido histÃ³ricamente un tema secundario desde una perspectiva
antropolÃ³gica. No se trata Ãºnicamente de las diferentes formas de propiedad posibles, sino de lo que
implica para el ser humano el hecho mismo de la propiedad.

En sÃ− misma, la propiedad consiste en el hecho de que alguien (persona o grupo) se Â«a-propiaÂ» (hacen
propio) un determinado bien (no solo fÃ−sico, puede ser tambiÃ©n religioso, intelectual, de conocimiento,
etc.), excluyendo al resto de los seres humanos de poder disponer de Ã©l.

Tal como hemos visto, en tanto expresiÃ³n de la autonomÃ−a del ser humano, la apropiaciÃ³n es legÃ−tima
por cuanto es una necesidad humana, no solamente derivada del momento histÃ³rico que vive, sino como
parte intrÃ−nseca de su misma historici−dad.[9]

Veamos brevemente en quÃ© sentido decimos lo anterior, para lo cuÃ¡l ampliaremos la perspectiva hablando
en primer lugar sobre la Â«posesiÃ³nÂ» de los bienes, para despuÃ©s concretarlo en una forma de posesiÃ³n
como lo es la Â«propiedadÂ».[10]

El eje histÃ³rico del tema de la posesiÃ³n radica en la satisfacciÃ³n de las necesidades humanas, a partir de la
disponibilidad colectiva de bienes que son Â«escasosÂ»[11], pero no debemos reducir la perspectiva sino
asumir la globalidad de lo que son verdaderamente las necesidades bÃ¡sicas y que van mucho mÃ¡s allÃ¡ del
solo Â«comer y vestirÂ».

En primer lugar, la posesiÃ³n de un bien estÃ¡ en funciÃ³n de la Â«expresividadÂ» del ser humano[12]. Toda
persona (y grupo humano, obviamente) tiene la necesidad de expresarse, es decir, de proyectarse hacia fuera
de sÃ− mismo en aquello que lo rodea plasmÃ¡ndose en ello, integrÃ¡ndolo a sÃ− mismo como parte de su
identidad, transformÃ¡ndolo de algÃºn modo a su Â«imagen y semejanzaÂ».

El hombre necesita ir Â«humanizandoÂ» su entorno[13]. Solo asÃ− Ã©l se va haciendo y encontrando a sÃ−
mismo. Desde la forma de ordenar Â«suÂ» habitaciÃ³n, hasta Â«susÂ» gustos culinarios. Todo ello de
algÃºn modo pasa a ser Ã©l mismo, porque en todo ello Ã©l se estÃ¡ expresando. Si a una persona se le
cambiase su modo de vestir, de hablar, de comer, de trabajar, etc., de algÃºn modo dejarÃ−a de ser Ã©l
mismo.

Esa expresividad del hombre se traduce en una transformaciÃ³n de lo que le rodea en elementos, segÃºn la
clÃ¡sica divisiÃ³n, Â«ÃºtilesÂ» o Â«gratuitosÂ». Lo estÃ©tico y lo lÃºdico son inseparables de lo Ãºtil. El
ser humano va transformÃ¡ndolo todo a su alrededor segÃºn Ã©l mismo es; segÃºn un proyecto de sÃ− y de
mundo, normalmente no explicitado ni siquiera a sÃ− mismo, pero muy real y concreto.

47



Cada persona (y cada grupo humano) para poder ser ella misma, es decir, para poder construirse Â«tal como
ella se proyectaÂ» (ir siendo libre), necesita expresarse a travÃ©s de la posesiÃ³n de los mÃ¡s diversos
bienes.

No obstante, tambiÃ©n la Â«posesiÃ³nÂ» de los bienes puede volverse contra el propio hombre. Si en lugar
de ser el hombre el que Â«poseeÂ» los bienes, Â«es poseÃ−doÂ» por ellos, entonces se da el mayor
vaciamiento de sÃ− imaginable. Si en lugar de ser el hombre el que expresa Â«su sentido de vidaÂ» y Â«su
proyectoÂ» a travÃ©s de la posesiÃ³n, es por el contrario, que Â«busca su sentido de vidaÂ» y Â«su
identidadÂ» a travÃ©s del poseer, entonces estamos en la total des-humanizaciÃ³n.

En la antropologÃ−a que estamos confrontando, con mucha facilidad se presenta la posesiÃ³n (mÃ¡s aÃºn, la
apropiaciÃ³n privada y exclusiva) de los bienes como forma de ser Ã©l mismo. Con que Â«mÃ¡s se tieneÂ»,
Â«mÃ¡s se esÂ», parece ser el axioma. Justamente estamos confrontando esa perspectiva de posesiÃ³n
abusiva y vaciadora de sentido.

No es el Â«poseerÂ» lo que darÃ¡ sentido a la vida, ni lo que harÃ¡ mÃ¡s humana la persona; sino que el
expresarse humanizando y liberando, a partir del sentido y proyecto ya encontrado y elaborado como lo mÃ¡s
autÃ©ntico de sÃ− mismo. El verdadero poseer los bienes, es el Â«disponerÂ» de ellos y, al mismo tiempo,
Â«siendo disponibleÂ» frente a ellos.

En segundo lugar, la posesiÃ³n estÃ¡ en funciÃ³n de la Â«relacionalidadÂ» del ser humano[14]. Como vimos
en el capÃ−tulo anterior de este trabajo, el ser humano es esencialmente un ser relacional. La relacionalidad
central es la del ser humano con sus congÃ©neres, porque de ella depende esencialmente su Â«hacerse
mutuamente personas en la historiaÂ».

Pero esa relacionalidad es histÃ³rica y por tanto necesariamente mediada por lo material. Nadie se puede
relacionar con otro al margen del espacio y del tiempo, y al margen de las cosas materiales. Como todos los
bienes son escasos, incluido el tiempo con que contamos, toda relaciÃ³n exigirÃ¡ una disponibilidad de
bienes, y a su vez, toda forma de disponer de los bienes supondrÃ¡ una forma de relaciÃ³n.

Una amistad exige tiempo. No es pensable una amistad verdadera y profunda, sin tiempo para compartir. Se
trata no solo de cantidad de tiempo, sino tambiÃ©n de intensidad de vivencia. Pero sin tiempo no es posible
una amistad. De igual modo, la amistad exige, a cierto nivel, compartir intimidad (conocimiento del otro),
compartir proyectos concretos para realizar juntos (trabajo y gratuidad con el otro), compartir bienes
econÃ³micos, etc. Con que mÃ¡s real sea lo que se comparta, mÃ¡s real serÃ¡ la amistad.

Una persona puede tener la mejor intenciÃ³n de construir una amistad con otra, pero si no estÃ¡ dispuesta a (o
no puede) compartir lo Â«suyoÂ» con el otro, la amistad no pasarÃ¡ de ser una Â«buena intenciÃ³nÂ», que a
los efectos reales histÃ³ricos es equivalente a Â«nadaÂ».

La posesiÃ³n de los bienes es esencial, pues, para permitir una relaciÃ³n real. Es asÃ− que podemos afirmar
que la posesiÃ³n de bienes es mediaciÃ³n necesaria para toda relaciÃ³n. MÃ¡s aÃºn, la posesiÃ³n de los
bienes es la mediaciÃ³n esencial de la relacionalidad.

De ahÃ− se deduce que sÃ³lo en la medida en que la persona puede disponer realmente de lo que le rodea,
puede relacionarse con los demÃ¡s. En el mismo sentido, sÃ³lo en la medida en que la persona posea los
bienes en el sentido de Â«compartirlosÂ» con los demÃ¡s, es que establece relaciones humanizantes.

Porque tambiÃ©n existe el peligro (y lamentablemente, la realidad histÃ³rica) de que por la forma de poseer
lo bienes, estos destruyan la relacionalidad. En la medida en que la persona se aferra a los bienes,
poseyÃ©ndolos Â«sÃ³lo para sÃ−Â», en esa medida los bienes se convierten en Â«mediaciÃ³n de la
separaciÃ³nÂ».

48



La posesiÃ³n que comparte, Â«nos integraÂ». La posesiÃ³n que no comparte, excluye a los demÃ¡s, divide,
separa. En este sentido, tambiÃ©n la persona puede Â«ser poseÃ−daÂ» por los bienes, en cuanto que es
capaz de romper su relacionalidad necesaria con los demÃ¡s, quedando atrapado por sus propios bienes.

En tercer lugar, la posesiÃ³n estÃ¡ en funciÃ³n de la construcciÃ³n de una realidad nueva[15]. Desde la
perspectiva cristiana, la posesiÃ³n de los bienes Ãºnicamente es vÃ¡lida si estÃ¡ en funciÃ³n de la
construcciÃ³n del reino de Dios.[16]

Poseer para hacer Â«producirÂ», para dar fruto. El universo entero estÃ¡ creado no para la esterilidad o la
autoperpetuaciÃ³n inmutable, sino para el desarrollo pleno de sus potencialidades. Pero no se trata de
Â«desarrolloÂ» en cualquier sentido, sino en uno muy especÃ−fico: la plena humanizaciÃ³n del universo.

Ese proceso Ãºnicamente puede ser conducido por el ser humano, cabeza de la creaciÃ³n, y Ãºnico ser capaz
de participar activa y conscientemente del proyecto de Dios. El hombre debe Â«poseerÂ» la naturaleza y
Â«poseerseÂ» a sÃ− mismo, como Ãºnica forma de ir disponiendo la realidad entera a ese mundo nuevo.
Poseer que es siempre construir y nunca abusar, ni con respecto a la naturaleza, ni con respecto a sÃ− mismo.
La misiÃ³n del ser humano es la de ser Â«fecundoÂ».

La persona concreta necesita poseer para transformar. PosesiÃ³n que es proceso tÃ©cnico, econÃ³mico, y
espiritual, al mismo tiempo. PosesiÃ³n que construye, y que lo construye a Ã©l mismo, segÃºn ese
Â«proyecto de DiosÂ» que llamamos Â«reinoÂ», y que supone la realizaciÃ³n de la creaciÃ³n en la total
fraternidad humana que comparte plenamente todos los bienes en el Â«gran banquete eternoÂ».

Pero la posesiÃ³n puede ser tambiÃ©n fagocitante. Puede ser una posesiÃ³n estÃ©ril y esterilizante. Una
posesiÃ³n que no hace crecer, que no deja crecer, que ahoga al Â«poseedorÂ» y a Â«lo poseÃ−doÂ».

En la antropologÃ−a que estamos contestando, muchas veces se presenta la posesiÃ³n como absoluta en sÃ−
misma: Â«lo que importa es tenerÂ». Es una posesiÃ³n asfixiante, que no libera ni las potencialidades de los
propios bienes, ni las del poseedor. Es una posesiÃ³n que busca Ãºnicamente su crecimiento como Â«mÃ¡s
posesiÃ³nÂ», en una dinÃ¡mica de autoperpetuaciÃ³n. Es una posesiÃ³n estÃ©ril en Â«frutos del reinoÂ».

TambiÃ©n la persona, en este caso, puede Â«ser poseÃ−daÂ» por los bienes al quedar atrapado por ellos en
Â«mantenerlosÂ». La posesiÃ³n que se apoya en sÃ− misma solo puede generar esterilidad.

Estas tres dimensiones se dan en conjunto, es decir, no es pensable una Â«posesiÃ³nÂ» positiva en una de
ellas mientras en las otras es esclavizante. La relaciÃ³n con los bienes es una sola y de por sÃ− exige una
coherencia entre los tres niveles considerados.

Para sintetizar podrÃ−amos decir que en la relaciÃ³n con los bienes, el ser humano tiene Ãºnicamente dos
alternativas: Â«poseerlosÂ» en la total disponibilidad frente a ellos, para expresarse, relacionarse y construir;
o Â«ser poseÃ−doÂ» quedando esclavizado por unos bienes que debe conservar y proteger a cualquier costo,
porque en su posesiÃ³n ha confiado su identidad y su propio sentido de vida.

Â 

2.4. DIMENSIÃ�N SOCIO-ESTRUCTURAL

Â 

La Â«posesiÃ³nÂ» de los bienes, tal como lo acabamos de desarrollar, se articula concretamente en la
sociedad a travÃ©s de estructuras culturales y jurÃ−dicas que establecen diferentes formas de propiedad. Al
entrar en el planteamiento social de la posesiÃ³n de los bienes, pasamos necesariamente al tema de su

49



propiedad.[17]

De este modo, es a travÃ©s del sistema de propiedad sobre los bienes, que las personas tienen acceso real a
ellos en una sociedad. En la prÃ¡ctica, sin embargo, los sistemas de propiedad ademÃ¡s de permitir a algunos
la posesiÃ³n de los bienes que necesitan, tambiÃ©n suelen excluir a otros de la posibilidad de poseer aquellos
bienes que a su vez necesitan.[18]

La exclusiÃ³n de la Â«propiedadÂ» de los bienes necesarios para algunos (mucho peor aÃºn cuando estos son
la gran mayorÃ−a), tiene gravÃ−simas consecuencias para la sociedad. En primer lugar, porque los excluidos
ven seriamente limitadas sus posibilidades de realizaciÃ³n personal por cuanto las dimensiones que antes
mencionamos (expresividad, relacionalidad, y transformaciÃ³n) se ven limitadas o inclusive anuladas.

De algÃºn modo es verdad que toda persona Â«algoÂ» posee. El problema no es ese, sino que radica en el
hecho de que si no posee los bienes bÃ¡sicos necesarios para una vida digna, su realidad se puede convertir en
una mera lucha por la Â«superviven−ciaÂ», donde los demÃ¡s pueden ser percibidos inclusive como un
Â«atentadoÂ» a la propia vida por cuanto impiden el acceso a lo imprescindible, y de este modo anulando de
hecho las potencialidades positivas de la misma posesiÃ³n de los bienes.

A su vez, los que en este sistema tienen una propiedad que va mÃ¡s allÃ¡ de lo necesario, perciben a los
Â«pobresÂ» como peligrosos para el mantenimiento de su propiedad, y optando por proteger la propiedad
frente a los demÃ¡s, anulan todo lo que de Â«compartirÂ» se trata, terminando en la total esclavitud de sus
propios bienes.

AsÃ− el sistema de estructuras de propiedad de una sociedad, o es humanizante para todos o es
deshumanizante para todos. La pobreza es la primera violaciÃ³n de la propiedad.[19] La existencia de pobreza
es, de por sÃ−, un atentado directo a la sociedad en cuanto imposibilita una autÃ©ntica y positiva posesiÃ³n
de los bienes por parte del conjunto de sus miembros.

En este sentido, podemos afirmar que no se trata Ãºnicamente de intentar mitigar la escandalosa brecha entre
pobres y ricos, y por tanto no se trata de generar estructuras que hagan Â«soportableÂ» esa diferencia. Mucho
mÃ¡s aÃºn, se trata de generar estructuras que efectivamente realicen el sentido profundo del Â«derecho
naturalÂ» de propiedad: "Dios ha dado la tierra a todo el gÃ©nero humano para que ella sustente a todos sus
habitantes, sin excluir a nadie ni privilegiar a ninguno".[20]

Â¿CÃ³mo debe ser esa estructura? La pregunta tiene mÃºltiples respuestas desde las diferentes perspectivas
en las que se puede analizar la sociedad.

Obviamente la que presenten las ciencias econÃ³micas es una de ellas, vÃ¡lida, pero no la Ãºnica vÃ¡lida. A
su vez, tampoco es aceptable como verdad evidente de por sÃ− e inamovible la Â«imposibilidad
apriorÃ−sticaÂ» de una estructura de propiedad y distribuciÃ³n de bienes diferente al actual. Es mÃ¡s, desde
la perspectiva cristiana, esa posibilidad de generar lo alternativo, no sÃ³lo es muy real, sino que constituye
una exigencia concreta que nos plantea la fe.[21]

Podemos aquÃ− apuntar tres elementos constitutivos de una estructura vÃ¡lida de propiedad y distribuciÃ³n
de bienes.

El primero consiste en asegurar un rÃ©gimen de seguridad legal y material de la propiedad. No es posible la
realizaciÃ³n de una sociedad que viva en un sistema de violencia y arbitrariedad sobre el derecho de
propiedad.

Ese rÃ©gimen debe, sobre todo, asegurar el derecho a la propiedad de los pobres y los dÃ©biles en el
entramado social.[22] La violencia sobre la propiedad no se ejerce Ãºnicamente por el Â«hurtoÂ», sino

50



tambiÃ©n cuando el poder generado por los grandes capitales va desplazando de sus tierras a los pequeÃ±os
agricultores, o va condenando sistemÃ¡ticamente a la quiebra a los pequeÃ±os comerciantes, o eleva los
precios por razones de especulaciÃ³n u Â«optimizaciÃ³n de gananciasÂ», etc.

Frente a todas esas violencias ejercidas contra el derecho de propiedad es que el propio sistema tiene el deber
de actuar eficazmente.

El segundo elemento que apuntamos es a la necesidad de generar nuevas formas de propiedad (y/o de
devolverles actualidad a algunas existentes en el pasado y hoy Â«arrasadasÂ») que no caigan ni en el
Â«capitalismo de estadoÂ» de los sistemas colectivistas, ni tampoco caigan en la exclusiva Â«propiedad
privada (individual)Â» preconizados en el sistema capitalista.[23]

Estimular y hacer posibles formas de propiedad cooperativas, colectivas, mancomunadas, etc., que permitan
una mayor Â«socializaciÃ³nÂ» de la propiedad, en tÃ©rminos de la Laborem Exercens.[24] De ese modo se
facilita la adecuada mediaciÃ³n de la relacionalidad entre las personas y entre los grupos, donde los
tÃ©rminos de referencia no saltan del individuo aislado al colectivo como un todo, sino que encuentran
instancias intermedias que eviten tanto el aislamiento como la pura masificaciÃ³n.

El tercer elemento se refiere a la generaciÃ³n de estructuras de serio y efectivo control de la propiedad, que
eviten tanto la Â«esterilidadÂ» de los bienes, como su utilizaciÃ³n en un sentido distinto al del bien comÃºn
de la sociedad.[25]

Como vimos mÃ¡s arriba una de los fundamentos teolÃ³gicos bÃ¡sicos para sostener el derecho a la
posesiÃ³n de los bienes por parte del hombre, es su Â«desarrolloÂ» en funciÃ³n de la construcciÃ³n del reino
de Dios. Ese Â«desarrolloÂ», histÃ³ricamente, se concreta en su adecuaciÃ³n al bien comÃºn de la sociedad,
por lo que jamÃ¡s serÃ¡ vÃ¡lido el derecho de propiedad cuando sirve como justificaciÃ³n para atentar contra
el bien comÃºn.

La no utilizaciÃ³n de los bienes en propiedad en funciÃ³n del bien comÃºn puede darse en forma directa, pero
tambiÃ©n mediante su esterilidad. No hacer producir al mÃ¡ximo posible, en bien del conjunto de la
sociedad, los bienes en propiedad constituye de hecho un atentado al bien comÃºn. Nadie tiene derecho a
mantener en la esterilidad bienes que siendo propiedad suya son, no obstante, bienes destinados a la
comunidad entera. En esto se apoyan instrumentos que van desde la reforma agraria, hasta la intervenciÃ³n
estatal en empresas o Ã¡reas de producciÃ³n.[26]

3. EL ACCESO A LOS BIENES: EL MERCADO

3.1. VALIDEZ DE UNA ECONOMÃ�A DE MERCADO

Â Hoy dÃ−a no parecen haber dudas acerca de la validez de una economÃ−a de mercado[1]. Esto se ha
manifestado especialmente a partir del derrumbe del Â«socialismo realÂ» del este europeo, al evidenciar la
incapacidad de la total planificaciÃ³n centralizada para satisfacer las necesidades concretas de las personas.

De algÃºn modo aparece como verdadero el hecho que es necesario un muy amplio margen de iniciativa
personal a la hora de optar entre los diferentes bienes que necesita y los que estÃ¡n a su alcance. Ello parece
esencial, como margen de la originalidad y creatividad de las personas, de modo que puedan realizar
adecuadamente la dimensiÃ³n de la Â«expresividadÂ» en la posesiÃ³n de los bienes, de la que se hablaba
mÃ¡s arriba.

Es asÃ− imprescindible evitar la tentaciÃ³n de la planificaciÃ³n total de la satisfacciÃ³n de las necesidades de
las personas, lo que conlleva una verdadera asfixia del ser humano.[2] La libertad de iniciativa econÃ³mica
aparece como una condiciÃ³n fundamental para permitir una positiva Â«posesiÃ³nÂ» de los bienes, que

51



permita un desarrollo integral de la persona.[3]

No obstante, tambiÃ©n el Â«mercadoÂ» puede constituirse en una asfixia para el ser humano.[4] TambiÃ©n
hay que evitar caer en la tentaciÃ³n de pensar que un instrumento econÃ³mico vÃ¡lido, como lo es el
mercado, puede por sÃ− mismo resolver todos los dilemas. Esa es una tentaciÃ³n real y prÃ¡ctica de
idolatrÃ−a.[5] No existe la magia, ni existen mecanismos que de una manera mÃ¡gica puedan resolver todos
los problemas y conflictos de una sociedad. Mucho menos aÃºn, que pueda satisfacer adecuadamente las
necesidades de todas y cada una de las personas que la integran.

El mercado es un instrumento vÃ¡lido, pero necesita ser conducido y controlado adecuadamente por la
sociedad, a travÃ©s de sus estructuras polÃ−ticas, sociales y econÃ³micas.[6] El bien comÃºn de la sociedad
no se realiza en forma automÃ¡tica, ni la responsabilidad humana lo puede dejar librado al Â«acasoÂ», sino
que debe implementar los medios adecuados para alcanzarlo. Un mercado que no construye directamente el
bien comÃºn no es aceptable desde ningÃºn punto de vista.

Si bien es cierto, como decÃ−amos mÃ¡s arriba, que no es posible planificar la satisfacciÃ³n de todas las
necesidades de las personas debido a su originalidad Ãºnica, no es cierto que no sea posible preverlas y
planificarlas en absoluto. No todo son Â«deseosÂ» en las personas, sino que muchas son Â«necesidadesÂ»
bÃ¡sicas muy nÃ−tidas: alimentaciÃ³n, vivienda, salud, educaciÃ³n, etc., etc. En nuestra realidad
latinoamericana, para la inmensa mayorÃ−a, no estamos hablando (si es que en algÃºn lugar del mundo esto
fuera posible) de Â«quÃ© tipoÂ» de vivienda se prefiere, sino lisa y llanamente de la necesidad imperiosa de
una vivienda, Â«la que seaÂ».

Hay una enorme cantidad de Â«necesidadesÂ» que pueden ser previstas y por tanto planificada su
satisfacciÃ³n, por lo menos en su forma bÃ¡sica, para el conjunto de la poblaciÃ³n. Una economÃ−a de
mercado Ã©ticamente vÃ¡lida debe conjugar tambiÃ©n, junto con la libertad de iniciativa particular, un
nivel de planificaciÃ³n y control que aseguren su orientaciÃ³n clara hacia el bien comÃºn.

La pregunta fundamental no parece ser la de Â¿el mercado es vÃ¡lido, sÃ− o no?, sino la de Â¿quÃ© tipo de
mercado es vÃ¡lido?

Â 

3.2. LOS LIMITES DEL MERCADO

Â 

Junto con el reconocimiento de las caracterÃ−sticas positivas del mercado, aparecen tambiÃ©n una serie de
lÃ−mites que es necesario tener presentes a la hora de pensar en una estructura concreta de mercado.

El primer y mÃ¡s grande lÃ−mite es el referido a lo que podrÃ−amos llamar en sentido amplio, la justicia
social. El mercado por sÃ− solo no puede en modo alguno asegurar una justa distribuciÃ³n de los bienes, por
lo que su funcionamiento libre puede con facilidad llevar justamente a lo contrario: a ahondar la brecha entre
ricos y pobres.[7]

Al no poder garantizar el empleo, la adecuada protecciÃ³n legal (real) a los trabajadores y pequeÃ±os
comerciantes (incluidos los Â«informalesÂ»), la seguridad social para enfermedad, vejez, etc., etc., no pueden
quedar librados al azar del mercado ninguno de esos items, dada la importancia fundamental que tienen para
el respeto de la dignidad de la persona y el bien comÃºn.

En el mismo sentido, solamente es posible una sociedad solidaria y justa si encuadra fuertemente el mercado
de modo que asegure "el valor de la persona, la honradez, el respeto a la vida y la justicia distributi−va, y la

52



preocupaciÃ³n efectiva por los mÃ¡s pobres".[8]

Entrando ya en aspectos particulares, el segundo lÃ−mite que constatamos es el dado el tema del Â«precioÂ».
El mercado funciona en base al intercambio de bienes que se opera entre quienes Â«ofrecenÂ» bienes y
quienes Â«demandanÂ» bienes. El nexo de uniÃ³n entre ambos es el Â«precioÂ».

Sin embargo, hay muchos bienes que no pueden ser cotizados mediante un Â«precioÂ». Hay muchos bienes
que no pueden ser, por tanto, vendidos y comprados, sin que se los tergiverse en su misma esencia.[9] En
modo alguno es reducible el universo de los bienes necesarios para la realizaciÃ³n plena de la persona y la
sociedad, a los bienes econÃ³micos o medibles econÃ³micamente, como por ejemplo bienes culturales y
religiosos.

Esto exige establecer otro tipo de mecanismos, que involucran tambiÃ©n a lo econÃ³mico, que permitan una
autonomÃ−a con respecto al mercado del acceso a estos bienes. En otras palabras, es imprescindible controlar
que el sistema de mercado invada Ã¡reas, que aunque involucran lo econÃ³mico (todo en la historia involucra
de algÃºn modo lo econÃ³mico), no son reducibles a Ã©l.

Un tercer lÃ−mite estÃ¡ planteado por el hecho de que el mercado por sÃ− solo no puede valorar
adecuadamente los recursos humanos.[10] Es un lÃ−mite derivado del anterior aunque tiene una dimensiÃ³n
propia: el valor del trabajo no es medible exclusivamen−te en tÃ©rminos econÃ³micos.

El trabajo del hombre merece una Â«justa retribuciÃ³nÂ»[11], pero nunca puede ser reducido a ella. El
trabajo no es una Â«mercancÃ−aÂ» ni puede ser tratado como tal, por tanto no puede depender
exclusivamente del mercado y de la oferta/demanda de mano de obra.[12] Deben establecerse otros
mecanismos complementarios al mercado para asegurar no solo el derecho al trabajo (tambiÃ©n de los
minusvÃ¡lidos, etc., aunque no sean tan Â«competitivosÂ») y su salario justo, sino ademÃ¡s sus condiciones
de trabajo, la participa−ciÃ³n efectiva en la gestiÃ³n, el rescate de la subjetividad del trabajo, etc.

Un cuarto lÃ−mite lo constituye la preservaciÃ³n de los Â«bienes colectivosÂ».[13] Dentro de este grupo
entran una enorme variedad de bienes, que van desde lo ecolÃ³gico hasta lo cultural y lo polÃ−tico. Son
bienes que ataÃ±en a la sociedad actual en su conjunto, en su hÃ¡bitat, en su identidad, en su proyecciÃ³n de
sÃ− misma. Pero mÃ¡s aÃºn, ataÃ±e a la sociedad en lo que serÃ¡n sus futuras generaciones, a las que hay
que legar una tierra habitable, una identidad cultural, y una escala de valores.

Por su propia esencia, el mercado como tal no puede en modo alguno preservar bienes de estas
caracterÃ−sticas, ya que necesariamente el mercado tiende a dar respuesta a lo inmediato y a lo individual
(aunque sea a gran escala). Se necesita asÃ−, no solo establecer controles sobre el mercado que preserven
estos bienes, sino tambiÃ©n establecer mecanismos que posibiliten su desarrollo dentro de su dinÃ¡mica
propia.

Por Ãºltimo, podemos marcar un quinto lÃ−mite del mercado, que es el referido a la igualdad de quienes
acceden a Ã©l.[14] No es un axioma aceptable el que todos acceden al mercado en igualdad de condiciones,
porque la experiencia demuestra lo contrario. Con mucha facilidad el mercado se convierte en un mecanismo
terrible donde los grupos con poder dominan de tal modo que pueden reducir "prÃ¡cticamente a la
esclavitud"[15] a los que no tienen ese poder.

En los campos donde el mercado es posible y necesario, debe a su vez existir un control que compense la
desigualdad que de hecho existe entre las partes. Esto se puede dar a muchos niveles, desde el mejorar el nivel
de capacitaciÃ³n hasta la intervenciÃ³n poniendo lÃ−mites obligatorios a la variaciÃ³n libre. Este planteo
suele generar especial oposiciÃ³n en los economistas que defienden un mercado libre Â«sin interferenciasÂ»
con el argumento de que esos Â«lÃ−mitesÂ» que se pueden poner al mercado generan grandes costos. No
hay duda de que esos costos se generan, como tambiÃ©n los genera el que no haya lÃ−mites, aunque se

53



paguen de manera distinta, pero lo que importa desde esta perspectiva no es tanto el eliminar costos como el
evitar que esos costos recaigan sobre los mÃ¡s dÃ©biles.

En el prÃ³ximo punto veremos justamente una derivaciÃ³n de esto, que es el problema de la exclusiÃ³n del
mercado.

Â 

3.3. LA EXCLUSIÃ�N DEL MERCADO

Â 

Aunque se pretenda un Â«mercado totalÂ», sin embargo en la prÃ¡ctica muchas personas y sectores quedan
excluidos del mercado. Cuando el mercado es el sistema econÃ³mico hegemÃ³nico, la Â«exclusiÃ³nÂ»
supone la marginaciÃ³n y, en muchos casos, la casi imposibili−dad de supervivencia tambiÃ©n.

La exclusiÃ³n del mercado se da por los dos extremos posibles: por el lado de la oferta y por el de la
demanda. Ambos extremos no son separables y las consecuencias van directamente unidas, ya que quien no
puede Â«ofertarÂ» eficazmente, tampoco tiene con quÃ© Â«demandarÂ» eficazmente.

En el primer caso, los motivos de la exclusiÃ³n son esencialmente de capacidad de Â«competirÂ». En la
prÃ¡ctica, quien no es competitivo, queda excluido. El problema de la competitividad radica, al menos en dos
factores importantes: por un lado en la capacidad tecnolÃ³gica, y por otro lado, en la producciÃ³n de escala.

La capacidad tecnolÃ³gica constituye un problema insalvable en gran medida tanto para los productores
individuales, como para paÃ−ses enteros de AmÃ©rica Latina.[16] El acceso a la tecnologÃ−a exige no
solamente de capitales importantes (inaccesibles a grandes sectores de productores rurales y urbanos), sino de
una mentalidad adecuada que exige cambios culturales muy grandes (tampoco posibles en el curso de una
generaciÃ³n sin generar quiebres culturales graves), y de una capacitaciÃ³n e informaciÃ³n de no fÃ¡cil
acceso.

Esto lleva a que la inmensa mayorÃ−a de los pequeÃ±os productores (urbanos y rurales) se vean totalmente
excluidos del acceso a la tecnologÃ−a de punta en sus respectivos rubros, y condenados a utilizar
tecnologÃ−as atrasadas, no tengan posibilidad alguna de competir en el mercado real.

A su vez, y muy vinculado al tema tecnolÃ³gico se encuentra el de la Â«producciÃ³n a escalaÂ». Grandes
sectores de nuestras poblaciones estÃ¡n compuestos de pequeÃ±os artesanos, comerciantes, y productores,
con unidades de producciÃ³n unipersonales, familiares, o de muy pocos empleados. Esta realidad se ve
agravada por la no promociÃ³n de sistemas cooperativos o colectivos, llevada adelante justamente por las
polÃ−ticas que impulsan el libre mercado.

El pequeÃ±o volumen de las producciones, los costos marginales altos, la falta de respaldo financiero frente a
las oscilaciones del mercado o los desastres naturales, la falta de informaciÃ³n de la Â«trastiendaÂ» de los
mercados y por tanto de los juegos especulativos en marcha, etc., vuelven totalmente no-competitivos a los
pequeÃ±os productores.[17]

Consecuencia de ello es que las grandes empresas los absorben como mano de obra, perdiendo asÃ− su
independencia e iniciativa econÃ³mica, o peor aÃºn, pasan a engrosar los sectores de desocupados o
Â«informalesÂ».

Â 

54



Por el otro extremo, se encuentra la exclusiÃ³n por el lado de la demanda.[18] El mercado es un Â«mercado
de consumoÂ» (la demanda es esencialmente consumo). Aunque todos los seres humanos tienen necesidad de
consumir bienes, no todos tienen la posibilidad de acceder al mercado de consumo.

Todos los seres humanos, de hecho, consumen. De lo contrario morirÃ−an, pero ello no significa en absoluto
que participen del mercado de consumo. Para participar de Ã©l hay que tener poder adquisitivo, y quien no lo
tiene, queda marginado.

Participar del mercado de consumo implica tener acceso no solamente a los bienes indispensables para la
supervivencia fÃ−sica, sino el poder integrarse a la dinÃ¡mica social, lo cual implica el acceso a cierto nivel
de bienes.

El sistema de mercado tiende a identificar a la persona con el consumidor. SÃ³lo quien consume Â«existeÂ».
Para poder estar Â«integradoÂ» se debe poder vestir de determinado modo, manejar cierto vocabulario e
informaciÃ³n, participar de determinadas actividades, etc., todo lo cual tiene un costo econÃ³mico. Quien no
tiene el poder adquisitivo para ello, queda automÃ¡ticamente marginado de la Â«sociedadÂ».

De igual modo en el nivel productivo, como ya vimos, quien no logra el acceso a un nivel tecnolÃ³gico
adecuado queda marginado del circuito productivo, con lo que su capacidad de acceso futuro es aÃºn menor, y
por tanto, su atraso y consiguiente marginaciÃ³n, aumenta.

AdemÃ¡s del problema del Â«consumismoÂ» tan esencialmente ligado al sistema de mercado, y que ya
analizamos en la parte anterior de este trabajo; el que se establezcan niveles cualitativamente diferenciados de
consumo, implica en la prÃ¡ctica, establecer cÃ−rculos concÃ©ntricos de integraciÃ³n, o lo que es lo mismo,
cÃ−rculos de exclusiÃ³n progresiva.

Las graves desigualdades econÃ³micas, ya planteadas mÃ¡s arriba[19], implican en la prÃ¡ctica una brecha
en el acceso al mercado de consumo. Las grandes mayorÃ−as tienen un acceso al mercado de consumo
sumamente restringido, y grandes sectores estÃ¡n en realidad, totalmente marginados de Ã©l.

Â 

En sociedades donde el sistema de mercado es hegemÃ³nico, quien no puede acceder a una producciÃ³n
competitiva queda irremediablemente excluido, y consiguientemente condenado a no contar con poder
adquisitivo.

Quien no tiene poder adquisitivo, queda marginado del mercado de consumo, y en sociedades donde la
Â«integraciÃ³nÂ» se da en base a la lÃ³gica del consumo, queda automÃ¡ticamente marginado de la
sociedad, de la cultura, de la participaciÃ³n polÃ−tica real, y en muchos casos, inclusive afectado en su
autoestima e identidad.

El mercado tiene, pues, un lÃ−mite intrÃ−nseco que es el de Â«los excluidosÂ» que Ã©l mismo genera en su
dinÃ¡mica. Si no existen correctivos, medidas compensatorias, controles, mecanismos de redistribuciÃ³n del
poder adquisitivo, etc., el resultado de su funcionamiento incluye una inmensa marginaciÃ³n.

Pero mÃ¡s aÃºn, si no se corrige la propia lÃ³gica del mercado, y esta es la hegemÃ³nica en una sociedad, el
resultado supone una alienaciÃ³n profunda muy difÃ−cil de revertir.[20]

Â 

3.4. MERCADO Y SISTEMA POLÃ�TICO

55



Â 

Desde la antropologÃ−a que contestamos se ha planteado con mayor o menor insistencia e intensidad, la
relaciÃ³n entre sistema de mercado y sistema democrÃ¡tico. Aunque con grandes variaciones, como vimos al
comienzo de esta parte del presente trabajo, se plantea, sin embargo, la correspondencia y sintonÃ−a entre
ambos.

Dadas las caracterÃ−sticas de este trabajo, no pensamos realizar un anÃ¡lisis de los sistemas polÃ−ticos y sus
implicaciones antropolÃ³gicas. Solamente diremos en ese sentido, que para el magisterio estÃ¡ muy clara hoy
dÃ−a la neta preferencia por el sistema democrÃ¡tico.[21]

Lo que sÃ− queremos remarcar es, que en la realidad histÃ³rica, esa vinculaciÃ³n no parece tan clara. Si se
trata de la comparaciÃ³n entre los regÃ−menes totalitarios que acompaÃ±aron la experiencia del socialismo
real, y los regÃ−menes que (en forma genÃ©rica) desarrollaron sistemas de mercado, es indiscutible que ha
habido un mayor desarrollo de la democracia en estos Ãºltimos.

Pero si el anÃ¡lisis lo hacemos al interior de ese muy heterogÃ©neo sector de paÃ−ses que no intentaron la
implantaciÃ³n del socialismo real, tenemos situaciones muy diversas.

Se suele poner como ejemplo que los paÃ−ses mÃ¡s desarrollados econÃ³micamente con el sistema de
mercado, son tambiÃ©n los que tienen una democracia mÃ¡s desarrollada y firme. De eso, lo Ãºnico claro es
que en esta segunda mitad de siglo han tenido sistemas democrÃ¡ticos estables, pero ni es tan claro que sean
firmes, ni mucho menos es aceptable que sean las democracias mÃ¡s desarrolladas. Por otro lado, entre los
paÃ−ses desarrollados tampoco es tan uniforme el planteo en torno al sistema de mercado.

A su vez, en AmÃ©rica Latina, la realidad es aÃºn mÃ¡s compleja. Hay democracias con sistema de mercado
en desarrollo que han caÃ−do en dictadura, hay dictaduras que han implantado sistemas fÃ©rreos de
mercado, y hay dictaduras que han caÃ−do sin haber implementado sistemas de mercado nÃ−tidos. No
aparecen, pues, con claridad nexos causales entre ambos elementos.

Por lo menos hay que decir que, en AmÃ©rica Latina, no resulta nada evidente la vinculaciÃ³n entre
democracia y sistema de mercado. Por tanto, parece mucho mÃ¡s razonable trabajar ambas dimensiones
(econÃ³mica y polÃ−tica) en forma separada, aunque estÃ©n indiscutiblemente unidas, que aceptar la
dependencia del sistema polÃ−tico (aunque sea en parte) de un mecanismo econÃ³mico como lo es el
mercado.

[1] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen (dir.). "Diccionario del pensamiento conservador y liberal".
Ed. AV, Buenos Aires. 1992. p. 224.

[2] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. "Moral y EconomÃ−a". Ed. Ã�gora, Montevideo. 1987. pp. 131-134, 148.

[3] Se plantea la Â«imposibilidadÂ» de conocer realmente las necesidades (deseos) de los individuos, y por
tanto la imposibilidad de su planificaciÃ³n en cualquier sentido (cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen,
o.c. p. 61). Inclusive se llega a considerar un acto de soberbia el pretenderlo ya que irÃ−a contra la naturaleza
del hombre.

[4] Esto se suele dar la mayorÃ−a de las veces sin el menor problema de conciencia, ya que, si se actÃºa
Â«lealmenteÂ» en ningÃºn momento se busca Â«estafarÂ» al otro, sino Ãºnicamente buscar el Â«legÃ−timo
provechoÂ» al que tiene derecho.

[5] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 81.

56



[6] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., pp. 234-240.

[7] Cfr. DIAZ, RamÃ³n. o.c., p. 107; ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 221.

[8] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 86.

[9] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., pp. 66-72, 115; ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 61; NOVAK,
Michael. "Libertad y Justicia". Ed. EmecÃ©, Buenos Aires. 1992. pp. 28-31.

[10] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 125.

[11] Como un ejemplo, en forma sistematizada, cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., pp. 157-159.

[12] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 221.

[13] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 117.

[1] Cfr. entre muchos textos: GS 23-24, 30-32.

[2] Por razones de brevedad el tema de la revelaciÃ³n cristiana es asumido a partir de las conclusiones que ya
son patrimonio comÃºn de la Iglesia, sin desconocer que ello es el fruto de un largo proceso desarrollado en la
historia, mÃ¡s aÃºn, es el fruto de un proceso histÃ³rico que sigue abierto a ulteriores profundizaciones. (Cfr.
DV 8).

[3] Cfr. GS 27a.

[4] Cfr. Cat. 1702, 1877-1879.

[5] Cfr. Cat 1700.

[6] Cfr. GS 16.

[7] Cfr. Cat 1910.

[8] Cfr. Cat 1880.

[9] Cfr. GS 25a, Cat 1881.

[10] Cfr. GS 38; Cat 1825, 1886, 1889.

[11] FLICK, M. - ALSZEGHY, Z. "AntropologÃ−a TeolÃ³gica". Ed. SÃ−gueme, Salamanca. 1981. p. 169.

[12] Cfr. GS 24c y LCL 33

[13] Cfr. GS 25.

[14] Cfr. PP 17 y LE 4, 12de.

[15] Cfr. LCL 42, 54, 74.

[16] Cfr. SRS 36-40, 46; CA 38b.

57



[17] Cfr. GS 4.

[18] Cuando hablamos de la decisionalidad de la persona, estamos suponiendo siempre, que se da con
suficiente conciencia y libertad.

[19] Para no desviar la atenciÃ³n, la forma en que interactÃºan la persona individual y la estructura social, lo
veremos al terminar el desarrollo de la presente analogÃ−a.

[20] El Â«pecado socialÂ» aparece muchas veces en el Magisterio. Ej: Puebla 28, 46, 482, 487, 1259; RP 16
donde desarrolla el tema; LCL 42, 54, 74; SRS 36-40, 46; CA 38; Sto Dgo 9a, 233, 237; Cat 408, 1869.

[21] Cfr. Cat 1888.

[22] Cfr. GS 53.

[23] Cfr. Cat 361, 814, Sto Dgo 228, 243.

[1] Dada la extensiÃ³n del presente trabajo no es posible mÃ¡s que un brevÃ−simo acercamiento al tema, el
cuÃ¡l exige un anÃ¡lisis filosÃ³fico y teolÃ³gico aplicado a nuestra realidad mucho mÃ¡s profundo.

[2] Cfr. el capÃ−tulo referido al concepto de Ã©tica o moral.

[3] Cfr. el capÃ−tulo referido a la Â«historia de salvaciÃ³nÂ».

[4] El Magisterio ha asumido con mucha fuerza esta nociÃ³n de Â«bien integralÂ» de la persona: p.e. GS 61;
HV 7; PP 23; OA 40; FC 32; DV introducciÃ³n, 1,2,3, II.1; SRS 1,9,10, 29-33, 38; etc.

[5] Cfr. GS 27; RP 17.

[6] Siguiendo con el ejemplo, el Papa en la CA 11c donde se establece que todo hombre tiene Â«derechosÂ»
que no provienen de ninguna otra razÃ³n que su Â«ser hombreÂ», y 34a donde se excluyen explÃ−citamente
del Â«mercadoÂ» todos aquellos bienes que corresponden a las Â«necesidades humanas fundamentalesÂ».

[7] Cfr. GS 16.

[8] Cfr. GS 16.

[9] Existen una serie de criterios objetivos que permiten hacer esa Â«ponderaciÃ³n de bienesÂ» en forma
adecuada, pero que no corresponde desarrollar aquÃ−.

[10] Se puede pensar por ejemplo en el estÃ−mulo de la sola competencia entre las personas, que
permanentemente se presenta a nivel escolar, empresarial, etc., y que de hecho supone que el Â«Ã©xitoÂ»
del otro es un Â«fracaso mÃ−oÂ».

[11] Cfr. GS 24-25; 38; etc.

[12] Esta afirmaciÃ³n, clara, es hecha sin olvidar el otro extremo de la tensiÃ³n que desarrollaremos mÃ¡s
adelante, y que Ricardo Antonsich y JosÃ© M. MunÃ¡rriz en su libro "La Doctrina Social de la Iglesia" (Ed.
Paulinas, Madrid, 1987), expresan del siguiente modo (pÃ¡g. 83):

"Si distinguimos en lo social lo social-real (leyes, instituciones, estructuras) de lo social-personal (relaciones
entre las personas), no puede decirse que lo social debe subordinarse a lo personal, porque lo social es

58



persona y lo personal es social. Lo que deben subordinarse son las instituciones (social-real) a las relaciones
entre personas (social-personal), lo que constituye precisamente el contexto en el que JesÃºs pronunciÃ³ la
supremacÃ−a de la persona sobre el sÃ¡bado. El conflicto que se le presentaba no era individuo-sociedad,
sino anteponer lo social-real (una ley, una instituciÃ³n), a lo social-personal (una relaciÃ³n fraterna con el
prÃ³jimo).

[13] Cfr. asimismo: PÃ−o XII Mensaje de Navidad 1942; MM 65; PT 60; GS 74; DH 7; SRS 10 (22-23, 36).
TambiÃ©n en el Documento de Puebla se establece:

"... el bien comÃºn, consistente en la realizaciÃ³n cada vez mÃ¡s fraterna de la comÃºn dignidad, lo cual
exige no instrumentalizar a unos en favor de otros y estar dispuestos a sacrificar aÃºn bienes particulares"
NÂº 317

[14] A modo de ejemplo, cuando debido a un hecho determinado (positivo o negativo) la sociedad se
sensibiliza en torno a un Â«derecho humanoÂ» especÃ−fico, generando un consenso amplio acerca de su
validez y exigibilidad general.

[15] Por ejemplo, cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 81.

[16] De por sÃ−, tambiÃ©n la Â«cooperaciÃ³nÂ» con los demÃ¡s sÃ³lo constituye un Â«valor Ã©ticoÂ» en
la medida que se entiende desde la perspectiva de la Â«promociÃ³nÂ» del otro y se inscribe dentro del bien
comÃºn de la sociedad. Es no solo pensable sino experiencia cotidiana lamentable, constatar la
Â«cooperaciÃ³nÂ» mutua o a terceros con una finalidad fraudulenta.

[1] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 84.

[2] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 147; ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., pp. 160, 272; NOVAK,
Michael. o.c., p. 31. Se trata de una teleologÃ−a utilitarista: cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c.,
p. 159.

[3] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 147.

[4] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 270.

[5] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 271.

[6] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 159.

[7] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., pp. 60, 160.

[8] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 85.

[9] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 221.

[10] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 222; DIAZ, RamÃ³n. o.c., p. 85.

[11] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 202.

[12] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 224.

[13] Cfr. NOVAK, Michael. o.c., p. 32.

59



[14] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 224.

[15] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 118.

[16] Cfr. DÃ�AZ, RamÃ³n. o.c., p. 113; ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 40; NOVAK,
Michael. o.c., p. 356.

[17] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 40.

[18] Cfr. NOVAK, Michael. o.c., p. 356.

[19] Ya ha quedado muy superado el concepto de Â«progresoÂ» que en las dÃ©cadas de los cincuenta y
sesenta identificaba casi exclusivamente el Â«desarrollo de un puebloÂ» con el aumento porcentual de los
bienes por habitante.

[20] El Concilio Vaticano II expresa de manera especial no sÃ³lo la relaciÃ³n entre el desarrollo y el bien
comÃºn, sino que incluye en ella una perspectiva escatolÃ³gica esencial al bien comÃºn de las sociedades y
de la humanidad entera. (Cfr. p.e. GS 39).

[21] Aunque por razones de simplicidad en el argumento, estamos hablando de la sociedad como si se tratase
de un sujeto personal que ejerce su voluntad y decisionalidad en forma directa e inmediata, reiteramos que
como Â«sujeto analÃ³gicoÂ» que es, la sociedad siempre puede realizar su decisionalidad a travÃ©s de las
mediaciones estructurales que se ha dado.

[22] En esta encÃ−clica del Papa Juan Pablo II, se encuentra el mÃ¡s completo y profundo anÃ¡lisis
teolÃ³gico que sobre el Â«desarrolloÂ» ha realizado hasta la fecha el magisterio de la Iglesia.
Fundamentalmente en el capÃ−tulo IV se presenta una serie de elementos constitutivos del desarrollo desde
una perspectiva cristiana. En el presente trabajo nos basamos frecuentemente en esta encÃ−clica.

[23] En este sentido, y tomando como punto de partida lo ya desarrollado en la encÃ−clica Sollicitudo Rei
Socialis, el Papa dice al respecto:

"el desarrollo no debe ser entendido de manera exclusivamente econÃ³mica, sino bajo una dimensiÃ³n
humana integral. No se trata solamente de elevar a todos los pueblos al nivel del que gozan hoy los PaÃ−ses
mÃ¡s ricos, sino de fundar sobre el trabajo solidario una vida mÃ¡s digna, hacer crecer efectivamente la
dignidad y la creativi−dad de toda la persona, su capacidad de responder a la propia vocaciÃ³n y, por tanto,
a la llamada de Dios." CA 29a

[24] En el Discurso Inaugural de la Conferencia de Santo Domingo (19b), el Papa vuelve sobre el tema y
reitera:

"No podemos olvidar que la promociÃ³n integral del hombre es de capital importancia para el desarrollo de
los pueblos de LatinoamÃ©rica, pues, Â«el desarrollo de un pueblo no deriva primariamente del dinero, ni
de las ayudas materiales, ni de las estructuras tÃ©cnicas, sino mÃ¡s bien de la formaciÃ³n de las
conciencias, de la madurez de la mentalidad y de las costumbres. Es el hombre el protagonista del desarrollo,
no el dinero ni la tÃ©cnicaÂ» (Redemptoris Missio 58). La mayor riqueza de latinoamÃ©rica son sus
gentes."

[25] Cfr. SRS 27-40.

[26] AsÃ−, por ejemplo, en el NÂº 27 dice:

60



"el desarrollo no es un proceso rectilÃ−neo, casi automÃ¡tico y de por sÃ− ilimitado, como si, en ciertas
condiciones, el gÃ©nero humano marchara seguro hacia una especie de perfecciÃ³n indefini−da".

[27] Cfr. SRS 28b.

[28] Cfr. SRS 30.

[29] Cfr. SRS 32a.

[30] Cfr. SRS 30f.

[31] Cfr. SRS 31.

[32] Cfr. "nota" 60 en el NÂº 31 de SRS.

[33] El orden con que se presentan aquÃ− los diferentes niveles de la realidad elegidos, no supone en absoluto
prioridad Â«por importanciaÂ», sino Ãºnicamente como forma prÃ¡ctica de ordenar la presentaciÃ³n.

[1] A los efectos es muy ilustrativa la afirmaciÃ³n hecha en la encÃ−clica Rerum Novarum (cfr. 25).

[2] Simplemente a modo de ejemplo, se puede ver con claridad esta evoluciÃ³n consciente y determinante, en
la lectura que se hace del proceso desde Rerum Novarum, en CA 30.

[3] "Dios ha destinado la tierra y cuanto ella contiene para uso de todos los hombres y pueblos. En
consecuencia, los bienes creados deben llegar a todos en forma equitativa, bajo la Ã©gida de la justicia y
con la compaÃ±Ã−a de la caridad. Sean las que sean las formas de la propiedad, adaptadas a las
instituciones legÃ−timas de los pueblos segÃºn las circunstancias diversas y variables, jamÃ¡s debe perderse
de vista este destino universal de los bienes. (...) Quien se halla en situaciÃ³n de necesidad extrema tiene
derecho a tomar de la riqueza ajena lo necesario para sÃ− (ver la nota que adjunta)."

GS 69a

[4] "Si la tierra estÃ¡ hecha para procurar a cada uno los medios de subsistencia y los instrumentos de su
progreso, todo hombre tiene el derecho de encontrar en ella lo que necesita.(...) Todos los demÃ¡s derechos,
sean los que sean, comprendidos en ellos los de propiedad y comercio libre, a ello estÃ¡n subordina−dos.

(...) Es decir, que la propiedad privada no constituye para nadie un derecho incondicio−nal y absoluto.

(...) El bien comÃºn exige, pues, algunas veces la expropiaciÃ³n, si (...) algunas posesiones sirven de
obstÃ¡culo a la prosperidad colectiva."

PP 22-24

[5] El tema estÃ¡ tan asumido al interior del magisterio que, por ejemplo, la Conferencia de Santo Domingo
no lo desarrolla especÃ−ficamente como argumento, sino que directamente hace mÃºltiples aplicaciones
prÃ¡cticas de Ã©l (cfr. 169, 171, 174, 180, 200, 206, 226, 233, etc.).

[6] CA 31a.

[7] Cfr. IbÃ−d.

[8] Sobre este aspecto especÃ−fico, en los documentos mÃ¡s recientes Cfr. CA 30c (citando a su vez a GS),

61



43ac; Cat 2402.

[9] "La apropiaciÃ³n de bienes es legÃ−tima para garantizar la libertad y la dignidad de las personas..."

Cat 2402

[10] La Â«propiedadÂ» constituye una forma especÃ−fica de Â«posesiÃ³nÂ» de los bienes, que
normalmente supone una figura jurÃ−dica y/o cultural, pero que no se agota en ella. De hecho,
antropolÃ³gicamente, una Â«propiedadÂ» sin Â«posesiÃ³nÂ» del bien (capacidad de disponer de Ã©l), no
tiene sentido.

[11] En principio, todos los bienes histÃ³ricos son Â«escasosÂ», ya que ninguno es infinito y por tanto nadie
puede disponer de Â«todoÂ» lo que pudiese desear sin que eso afecte necesariamente al resto. La economÃ−a
ha desarrollado este concepto bÃ¡sico en forma muy afinada.

[12] En toda esta parte del trabajo, una referencia obligada es a la encÃ−clica Laborem Exercens, donde se
desarrolla en extenso la teologÃ−a del Â«trabajoÂ», entendido en el sentido amplio de Â«toda actividad
verdaderamente humanaÂ».

Para el aspecto concreto de la Â«expresividadÂ», Cfr. lo referido a la Â«subjetividadÂ» del trabajo (LE 6, 9,
15, 22, etc.).

[13] En referencia a la temÃ¡tica ecolÃ³gica, aquÃ− simplemente diremos que Â«humanizarÂ» la naturaleza
es justamente lo contrario de abusar de ella, destruyÃ©ndola. El ser humano Â«se humanizaÂ» humanizando.
Esto tambiÃ©n alcanza a la naturaleza. Desde la perspectiva cristiana, la naturaleza estÃ¡ al servicio del
hombre, no es su enemigo ni el hombre es meramente parte de ella, sino que debe Â«liberarlaÂ»
humanizÃ¡ndola. Por eso, la relaciÃ³n del hombre con la naturaleza no escapa de la Â«relacionalidadÂ» que
el hombre establece con los demÃ¡s hombres tambiÃ©n: Â«opresoraÂ», destructiva de sÃ− y de los demÃ¡s;
o Â«liberadoraÂ», humanizadora de sÃ− y de los demÃ¡s. Con este esquema simple, Ãºnicamente queremos
evitar el error de pensar que la Â«posesiÃ³nÂ» de algo necesariamente implica su abuso y destrucciÃ³n.

[14] Cfr. LE 8, 10, 12, etc.

[15] Cfr. LE 4, 10, 25, etc.

[16] En este sentido, a modo de ejemplo, dice el Catecismo universal (2404):

"La propiedad de un bien hace de su dueÃ±o un administrador de la Providencia para hacerlo fructificar y
comunicar sus beneficios a otros, ante todo, a sus prÃ³ximos".

Cfr. tambiÃ©n GS 96a; Cat 2405; etc.

[17] Cfr. LE 14.

[18] Son innumerables los documentos del magisterio universal y particular, que denuncian
sistemÃ¡ticamente la realidad de esa Â«brechaÂ» generada por el sistema de propiedad y distribuciÃ³n de
bienes de nuestras sociedades.

A modo de ejemplo, dice el documento de Santo Domingo:

"El empobrecimiento y la agudizaciÃ³n de la brecha entre ricos y pobres golpean de modo grave a las
grandes mayorÃ−as de nuestros pueblos debido a la inflaciÃ³n y reducciÃ³n de los salarios reales y a la falta

62



de acceso a servicios bÃ¡sicos, al desempleo y al aumento de la economÃ−a informal y de la dependencia
cientÃ−fico-tecnolÃ³gica." 199 (Cfr. tambiÃ©n 167, etc.)

[19] Cfr. CA 6c.

[20] CA 31a. El subrayado es nuestro.

[21] TambiÃ©n en este punto existen innumerables documentos del magisterio. Simplemente para mencionar
uno de los mÃ¡s recientes: Cat 2426ss, 2459, etc.

[22] Cfr. CA 48; Sto Dgo 180d.

[23] Cfr. LE 14; CA 19b, 61a; Cat 2424-2425; etc. A modo de ejemplo:

"Fomentar la bÃºsqueda e implementaciÃ³n de modelos socio-econÃ³micos que conjuguen la libre iniciativa,
la creatividad de personas y grupos, la funciÃ³n moderadora del Estado, sin dejar de dar atenciÃ³n especial a
los sectores mÃ¡s necesitados. Todo esto, orientado a la realizaciÃ³n de una economÃ−a de la solidaridad y
la participaciÃ³n, expresada en diversas formas de propiedad." Sto Dgo 201

[24] LE 14g.

[25] "La autoridad polÃ−tica tiene el derecho y el deber de regular, en funciÃ³n del bien comÃºn, el ejercicio
del derecho de propiedad." Cat 2406 (subrayado en el original). Cita tambiÃ©n: GS 71, 4; SRS 42; CA 40,
48).

[26] Por ejemplo:

"Apoyar a todas las personas e instituciones que estÃ¡n buscando de parte de los gobiernos, y de quienes
poseen los medios de producciÃ³n, la creaciÃ³n de una justa y humana reforma y polÃ−tica agraria, que
legisle, programe y acompaÃ±e una distribuciÃ³n mÃ¡s justa de la tierra y su utilizaciÃ³n eficaz."

Sto Dgo 177

[1] El mismo magisterio asÃ− lo presenta en la Centesimus Annus (34) al decir:

"Da la impresiÃ³n de que, tanto a nivel de Naciones, como de relaciones internacio−nales, el libre mercado
sea el instrumento mÃ¡s eficaz para colocar los recursos y responder eficazmente a las necesidades."

Cfr. tambiÃ©n: 40b, y 43.

[2] Cfr. CA 49.

[3] "Ciertamente, los mecanismos de mercado ofrecen ventajas seguras; ayudan, entre otras cosas, a utilizar
mejor los recursos; favorecen el intercambio de los productos y, sobre todo, dan la primacÃ−a a la voluntad
y a las preferencias de la persona, que, en el contrato, se confrontan con las de otras personas." CA 40b

[4] Cfr. el mismo numeral 49 de CA.

[5] Dice en este sentido el magisterio en Centesimus Annus (42) (Cfr. tambiÃ©n 40b):

"Es mÃ¡s, existe el riesgo de que se difunda una ideologÃ−a radical de tipo capitalista, que rechaza incluso
en tomarlos en consideraciÃ³n (los problemas sociales), porque a priori considera condenado al fracaso todo

63



intento de afrontarlos y, de forma fideÃ−sta, confÃ−a su soluciÃ³n al libre desarrollo de las fuerzas de
mercado."

En referencia explÃ−cita al neoliberalismo, el documento de Santo Domingo, lo ubica en esta perspectiva,
resaltando las interpretaciones "estrechas o reductivas de la persona y de la sociedad" de las que parte (Cfr.
199).

[6] Hay una gran insistencia del magisterio en este aspecto de la necesidad de conducciÃ³n y control del
mercado. A modo de ejemplo Cfr. CA 34, 35, 40, 42, 43, 52; Sto Dgo 195, 202; Cat 2425; etc.

[7] "La polÃ−tica de corte neoliberal que predomina hoy en AmÃ©rica Latina y el Caribe profundiza aÃºn
mÃ¡s las consecuencias negativas de estos mecanismos. Al desregula−r in−discriminadamente el mercado,
eliminarse partes importantes de la legislaciÃ³n laboral y despedirse trabajadores, al reducirse los gastos
sociales que protegÃ−an a las familias de trabajadores, se han ahondado aÃºn mÃ¡s las distancias en la
sociedad."

Sto Dgo 179. Cfr. tambiÃ©n: Cat 2425.

[8] Sto Dgo 195b.

[9] Cfr. CA 34; Sto Dgo 195a.

[10] Cfr. CA 35.

[11] No hace falta abundar en un tema presente en todos los documentos sociales desde la Rerum Novarum
hasta hoy.

[12] Cfr. LE 7bc y todo el capÃ−tulo IV; CA 4, 34.

[13] "Es deber del Estado proveer a la defensa y tutela de los bienes colectivos, como son el ambiente natural
y el ambiente humano, cuya salvaguardia no puede estar asegurada por los simples mecanismos de
mercado."

CA 40a

[14] Cfr. CA 15a.

[15] Ibid.

[16] Cfr. CA 32; Sto Dgo 202.

[17] A modo de ejemplo, dice el documento de Santo Domingo (174; cfr. tambiÃ©n 172):

"En los Ãºltimos aÃ±os esta crisis se ha hecho sentir con mÃ¡s fuerza allÃ− donde la modernizaciÃ³n de
nuestras sociedades ha traÃ−do expansiÃ³n del comercio agrÃ−cola internacional, la creciente integraciÃ³n
de paÃ−ses, el mayor uso de la tecnologÃ−a y la presencia transnacional. Esto, no pocas veces, favorece a
los sectores econÃ³mi−cos fuertes, pero a costa de los pequeÃ±os productores y trabajadores."

[18] Cfr. Sto Dgo 195, 202.

[19] Cfr. Sto Dgo 179, 195.

64



[20] Cfr. CA 41-42.

[21] Dice la encÃ−clica Centesimus Annus (46a):

"La Iglesia aprecia el sistema de la democracia, en la medida en que se asegura la participaciÃ³n de los
ciudadanos en las opciones polÃ−ticas y garantiza a los gobernadores la posibilidad de elegir y controlar a
sus propios gobernantes, o bien la de sustituirlos oportunamente de manera pacÃ−fica."

Asimismo, ademÃ¡s de citar a Centesimus Annus, dice el documento de Santo Domingo (191):

"La libertad, inherente a la persona humana y puesta de relieve por la modernidad, viene siendo conquistada
por el pueblo en nuestro continente y ha posibilitado la instauraciÃ³n de la democracia como el sistema de
gobierno mÃ¡s aceptado, aunque su ejercicio sea todavÃ−a mÃ¡s formal que real."

Existen, no obstante, una larga serie de prevenciones, no con respecto a la democracia en sÃ−, sino en cuanto
a los elementos indispensables para que una democracia sea verdadera. Por ejemplo cfr. CA 46b; Sto Dgo
193.

65


	00092367.html

