ANTROPOLOGA A DEL NEOLIBERALISMO
A NDICE GENERAL

INTRODUCCIA N

PARTE 1

Propuesta antropolA3gica difundida (errA3nea)
Respuesta a esa antropologA—a. El individuo y la sociedad: ser persona.
1. Ser relacional

2. Ser estructural y social

2.1. Diferencia entre sociedad y estado

2.2. Persona y sociedad

2.3. AnalogA-a del A«sujeto socialA»

2.3.1. Premisas

2.3.2. La sociedad como A«sujeto AOticoA»
2.3.3. Pecado y conversiA3n sociales

2.4. InterrelaciAn entre los niveles A©ticos

2.5. RelaciA3n persona-estructura

2.6. Ser situado y cultural

3. Bien integral de la persona

4. El bien de la persona y el bien comA®n

5. Proyecto de sA— y libertad

PARTE 11

Propuesta antropolA3gica difundida (errA3nea)
Respuesta a esa antropologA—a: Desarrollo y acceso a los bienes
1. El desarrollo

1.1. Desarrollo y bien comA®n



1.2. El A«proyecto de desarrolloA»

1.3. Las diferentes dimensiones del desarrollo

1.4. La realidad ambigua del desarrollo

1.5. El contenido del desarrollo

2. El destino universal de los bienes y la propiedad

2.1. Perspectiva

2.2. Propiedad y derecho a la libertad

2.3. Desde la antropologA—a

2.4. DimensiA3n socio-estructural

3. El acceso a los bienes: el mercado

3.1. Validez de una economA—a de mercado

3.2. Los 1A—mites del mercado

3.3. La exclusiA3n del mercado

3.4. Mercado y sistema polA—tico

A

SIGLAS DEL MAGISTERIO CITADO

CA = Carta EncA—clica A«Centesimus AnnusA». Juan Pablo II. (1991).
Cat = A«Catecismo de la Iglesia CatA3licaA». (1992).

DH = A«Decreto Dignitatis HumanaeA». Concilio Vaticano II. (1965).
DV = A«Donum VitaeA». CongregaciA®n para la Doctrina de la Fe. (1987).
FC = A«Familiaris ConsortioA». ExhortaciA3n ApostA3lica de Juan Pablo II. (1981).
GS = A«ContituciA3n Gaudium et SpesA». Concilio Vaticano II. (1965).
HV = A«Humanae VitaeA». Carta EncA—clica de Pablo VL. (1968).

MM = A«Mater et MagistraA». Carta EncA—clica de Juan XXIII. (1961).

LCL = A«InstrucciA3n sobre Libertad Cristiana y LiberaciA3nA». CongregaciAn para la Doctrina de la Fe.
(1986).

LE = A«Laborem ExercensA». Carta EncA—clica de Juan Pablo II. (1981).



OA = A«Octogesima AdveniensA». Carta ApostA3lica de Pablo VI al Cardenal Mauricio Roy. (1971).
PP = A«Populorum Progressio. Carta EncA—clica de Pablo VI. (1967).

PT = A«Pacem in TerrisA». Carta EncA—clica de Juan XXIIL (1963).

RP = A«Reconciliatio et PaenitentiaA». ExhortaciA3n ApostA3lica de Juan Pablo II. (1984).

SRS = A«Sollicitudo Rei SocialisA». Carta EncA—clica de Juan Pablo II. (1987).

Sto Dgo = A«Nueva evangelizaciA3n, promociA3n humana, cultura cristianaA». Conclusio—nes de la IV
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano. Santo Domingo (1992).

A
INTRODUCCIA N
A

En el Uruguay actual, y desde hace ya unos cuantos aA+os, se viene difundiendo con fuerza progresiva una
determinada A«imagenA» de hombre, presentada de algA°n modo como A«el modelo de hombreA» a
realizar, y que entra en contradicciA3n con la visiA3n cristiana del ser humano.

Esta A«imagenA» difundida, es resultado de la sA—ntesis y tambiA©n de la yuxtaposi—ciA3n de elementos y
posturas derivadas de diferentes concepciones de la realidad. No se trata, por tanto, de A«una doctrinaA»
estructurada, sino de una resultante mAjs bien sincrA®©tica de visiones diferentes entre sA—.

En la actualidad hay diferentes grupos con fuerza de propuesta importante en nuestra sociedad, que influyen
en diferente grado en la base de esa A«imagenA». Conservado—res, neo-conservado—res, liberales,
neo-liberales, Nueva Derecha, etc., tienen enormes diferencias entre sA—, en sus planteos formales. No
obstante, a nuestra realidad uruguaya llegan con una propuesta muy fuerte, y con tal grado de mezcla, que
resulta prA;cticamen—te imposible distinguirlos con nitidez suficiente[1].

A Al A«collageA» de elementos integrantes de esa A«imagenA» difundida, se une la enorme diferencia que
existe tambiA®©n entre esa imagen propuesta y la prAjctica consiguiente de los mismos que la proponen.

Este hecho no es de extraA=ar, ya que a lo largo de la historia siempre ha habido, y me temo que habrAj, una
apreciable distancia entre las propuestas y las realizaciones alcanzadas, tanto a nivel individual como social.
Es un problema de A«coherenciaA», pero tambiA©n de A«lA—mitesA» histA3ricos.

Lo que aquA-— interesa no es, pues, establecer la coherencia o no de personas o sectores sino analizar el
resultado, en cuanto A«imagen propuestaA», que en la prAjctica hoy dA—a se presenta al pueblo uruguayo.

A Cobra especial releve el hecho un tanto paradA3]100 y al mismo tiempo s1gn1f1(:at1 Vo, que en torno a la
acepciA3n inmediata de ese A«modeloA» o A«imagenA» ha ocurrido en nuestro paA—s.

Dentro del contexto mundial, y especialmente a partir de la caA—da del muro de BerlA—n, y de la pretendida
desapariciA3n del A«modelo socialista de sociedadA», en nuestro paA—s parecerA—a haber cobrado especial
impulso esta propuesta, con mA°ltiples intentos de concreciA3n.

Complemen—tariamente, y a pesar del rechazo sufrido por la opiniA3n publica de parte de su propuesta
polA—tica, la A«imagenA» antropolA3gica de fondo parecerA—a encontrar una menor resistencia en su



aceptaciA3n por parte de grandes sectores de la poblaciA3n.

Probablemente influye en ello, el hecho de que mientras la propuesta polA—tica es mA;s fA;cilmente
encuadrable, y por tanto pasible de ser criticada; por el contrario, la propuesta antropolA3gica no ha tenido
igual posibilidad de ser encuadrada en forma efectiva y, por tanto, de ser seriamente criticada.

A El intento aquA— presentado, no serA; el de discutir la teorA—a antropolA3gica de cada grupo concreto,
tarea acadA©mica que es por demA|s interesante y necesaria. Mucho menos aA°n, serA; el de entreverar los
diferentes planteos teA3ricos considerAjndolos como si todos fueran lo mismo.

El intento concreto consiste en describir algunas concepciones que se detectan presentes y con fuerza de
propuesta en la actualidad de nuestro paA—s y, sin pretender lo que considero un inconducente camino de
encasillamiento en modelos puros subyacentes, 51mplemente contraponerle aspectos esenciales de la
antropologA—a cristiana a lo que considero sus errores mAjs serios, incompatibles con la visiA3n del ser
humano que se desprende del Evangelio.

No considero puramente discursivo este intento, ya que esa A«imagen extendidaA» es profundamente
generadora de mentalidad en nuestra sociedad, y por tanto transforma—dora de nuestra cultura, en un sentido
que considero gravemente errA3neo. No se trata, pues, de un mero ejercicio de anAjlisis, sino de enfrentar uno
de los elementos que mA;s pueden influir en la generaciA3n de cultura en el Uruguay y, por tanto, en los
valores A©ticos que la animen.

El presente trabajo estA; destinado principalmente a los cristianos, con la intenciA3n de ayudarlos a leer
crA—ticamente esta A«imagenA» que se nos propone. Se trata de aportar elementos para un anAjlisis y una
reflexiA3n a la luz de la fe, y como consecuencia poder asumir la postura personal y el compromiso social que
de ahA- se deriven.

La descripciA3n que haremos de la A«imagen propuestaA» es muy somera, intentando A°nicamente recoger
los perfiles mA s nA—tidos posibles y dejando de lado detalles que distraen de su contenido esencial.

Muy probablemente nadie se sienta identificado totalmente con el perfil descrito, dado que cada uno tiene una
cosmovisiA3n ordenada y mAjs o menos coherente y lo aquA— descrito ,por lo dicho mA;s arriba, es un
A«collageA» no sistematizable. No obstante, considero que todos podremos ver aquA— representados
elementos claves de esa A«imagenA» genAQrica que se trata de imponer.

TambiA©n es probable que para algunos lectores la descripciA3n parezca caricatu—resca, por tratarse nada
mA;s que de un conjunto de trazos. TambiA©n puede resultar una visiA3n que, en conJunto A«nadie
sostendrA—aA», ya que es presentada sin todo el volumen de elementos explicativos y/o mAjs o menos
argumentativos que normalmente acompaA=an cada afirmaciA3n.

De hecho, ademAs, sus principales exponentes prA;cticamente nunca presentan la propuesta global, sino que
siempre las afirmaciones son hechas a partir de aspectos aislados. Complementariamente, las afirmaciones
raramente son hechas en forma teAdrica, sino que en la prA;ctica siempre se dan a partir de su aplicaciA3n a
casos concretos.

Creemos que todas estas salvedades no invalidan el intento de presentar un esquema mAjs o menos global de
esa A«imagenA», en la cuAjl no solamente cada uno podrA; identificar postulados publicitados por personas
y grupos, sino que tambiA©n cada uno de nosotros podrAj reconocerse vivenciando (y tal vez incluso
defendiendo) aspectos de esa imagen que no ha sabido criticar adecuadamente.

Este trabajo se completa con una A°ltima parte dedicada al A«militante cristianoA», donde intento esbozar
algunos elementos de nuestra propia reflexiA3n, que considero nos pueden ayudar en nuestra



autocomprensiA3n como A«militantesA» y como A«cristianosA» en este momento de la historia.

No se trata de postulados acabados, sino A°nicamente de elementos para la discusiA3n y el mutuo
enriquecimiento.

A

PARTE I

A

PROPUESTA ANTROPOLA GICA DIFUNDIDA (ERRA NEA)
A

La primera afirmaciA3n que surge es que la persona individual es el centro de todo. Centro de sA— mismo,
centro de la relaciA3n con los demAs y de la relaciA3n grupal, y centro de la sociedad. Todo surge del
individuo y debe estar en funciA3n del individuo [2]. El individuo es el centro y razA3n de ser del universo.
Incluso en la perspectiva religiosa, la relaciA3n con la divinidad es siempre de la A«persona-individuoA» y en
funciA3n de A©sta.

No existe ninguna realidad que en sA— integre o estA© por encima del individuo, sino que toda realidad
supraindividual es en algA°n modo reducible a sus individuos integrantes y a las relaciones por ellos
establecidas en forma individual[3].

La persona-individuo se construye a sA— misma. En un sentido inmanente es autosuficiente, por cuanto serA;
el resultado exclusivo de lo que ella haga por sA— misma. A su vez, en sA— misma se encuentran todas las
potencialidades para que se autoconstruya, lo cuA;l podrA; hacer dependiendo A°nicamente de su fuerza de
voluntad, y siempre que no se vea limitada por la A«invasiA3nA» de los demAjs, o por la imposiciA®n del
estado-sociedad.

La A«autosuficienciaA» de la persona-individuo no es total, ya que todo individuo necesita de otros
individuos para su realizaciA3n e inclusive para su subsistencia. Pero esa A«necesidadA» de los demAjs es
prA;cticamente de A«utilidadA». La persona-individuo A«necesitaA» de los demAjs a nivel material,
afectivo, sicolA3gico o espiritual. Pero necesita A«del otroA» no en cuanto A«otroA», sino en cuanto le es
Actil para alcanzar los bienes que necesita, el afecto que necesita, el equilibrio sicolA3gico o espiritual que
necesita.

En definitiva, la persona-individuo no es autosuficiente en cuanto por sA— solo no puede abastecerse de todo
sino que le es necesario lo que otros le brindan. Pero sA— es autosuficiente en cuanto su crecimiento y
realizaciA®n depende exclusivamente de su capacidad intrA—nseca de conseguir con los demAjs y/o de los
demA;s lo que le sirve para sA—.

A

La relaciA3n con los demA|s es esencialmente de dos tipos no excluyentes entre sA—: negociadora o
competitiva Es negociadora en cuanto el A«acuerdo-alianzaA» con el otro se basa en la persecuciA3n de los
A«dntereses comunesA», es decir, es el modo de optlmlzar las p0s1b111dades y de maximizar los resultados que
le son A°tiles para su propia autoconstrucciA®n. La relaciA3n serAj A«negociadoraA» ya que en cada caso se
tratarA; de sacar el A«mayor provecho posibleA» para sA— mismo[4]. En todo caso se trata siempre de una
relaciA3n A«tAjctico-estratA©gicaA».



Se habla de que liberados de toda interferencia, los individuos A«cooperan espontAjneamenteA» entre
sA—[5]. Pero esa A«cooperaciA3nA» resulta no ser mAjs que la agrupaciA3n en grupos de intereses comunes
(normalmente enfrentando otros grupos con intereses contrapuestos) para alcanzar resultados mayores para
cada uno de lo que se conseguer—an sin se actuase por separado. Se trata de A«cooperaciA3nA» con una
finalidad de A«utilidadA» propia.

Pero la relaciA3n con los demA s es tambiA©n competitiva, por cuanto la bA°squeda del propio bien entra en
frecuente colisiA3n con el A«bienA» ajeno. No se trata A°nicamente del acceso a bienes materiales, sino a
niveles mAjs profundos, se trata de la propia identidad y autoestima[6].

La identidad de la persona-individuo se basa A°nicamente en la diferenciaciA3n, y se apoya exclusivamente en
su comparaciA3n con los demAs. Esto se da a todos los niveles: belleza, inteligencia, prestigio, poder,
riqueza, etc. SA3lo se considera propio de sA— lo que es ajeno a los otros (si todos lo tuviesen ya no serA—a
identificatorio para sA—). Todo se maneJa en una escala, donde la propla realizaciA3n consiste en ocupar el
puesto mAs cercano p051ble a la cA°spide. AsA—, todo triunfo de A«otroA» configura una derrota propia, y
toda A«equiparaciA3nA» general configura una pA©rdida de identidad de sA—.

A

Por ese camino se llega a una persona-individuo esencialmente posesivo, ya que de la posesiA3n depende su
realizaciA3n. Se trata de la posesiA3n de todo: belleza, inteligen—cia, prestigio, poder, riqueza, etc. Cuanto
mAs se posea por sobre los demAjs, mAjs se es (identidad), y mA;s se vale (autoestima). Cierto que la
persona-individuo puede renunciar a ciertos bienes, pero A°nicamente por criterios de optimizar la
adquisiciA3n de otros considerados mA s importantes (mA;s A°tiles). No obstante toda renuncia siempre
significa una pA©rdida de sA—.

Aunque esa fiebre de A«posesiA3nA» abarca todos los niveles sin embargo, por otros factores que veremos
mA;s adelante, se concentra especialmente en la posesiA3n de bienes materiales y lo que los representa
(riqueza).

Esa A<hambreA» de posesiA3n tendrA—a un 1A—mite teA3rico que consistirA—a en el A«acaparamientoA» de
bienes intentando poseer mA|s allAj de lo que le pertenece. Pero el concepto de A«lo que le perteneceA» es
vago, y podrA—a expresarse como A«todo aquello que con su habilidad y su suerte pueda conseguirA», sin
que en el fondo se pongan muchos 1A—mites A©ticos a esa A«habilidadA» suya.

A

La persona-individuo aparece como dueAa exclusiva de sus actos, sin que nadie ni nada pueda interferir de
algA°n modo con ellos. Toda interferencia del tipo que sea es vista siempre y sin excepciones como pA©rdida
de libertad[7].

Los fines que persigue son siempre (y asA— deben ser) propios. Se trata de un ser centrado en sA— mismo, y
que actA°a s1empre en funciA3n de sA—. Inclusive el altruismo es leA—do exclusivamente desde esta
perspectlva Axsi ser generoso te hace sentir mejor estA‘ bien que lo hagasA». No existe la posibilidad real de
la A«gratuidadA» sino que todo esta regido por el interA©s propio, y en el fondo se trata de un problema de
A«poderA»[S].

Actuar siempre por el pr0p10 A«interA©sA» es visto como A«natural y buenoA», y aunque muchas veces se
niega que se trate de A«egoA—-smoA» sin embargo la diferencia entre ambos no aparece nada clara, e
inclusive en el caso de algunos exponentes, el A«egoA—smoAx» es visto como parte de la naturaleza del ser
humano, por tanto imposible de evitar, e inclusive justificado como bueno[9].



Se desdibuja la calificaciA®n de A«necesidadesA» y progresivamente todo se va asimilando a A«deseosA».
Comer, vestir, recrearse, formar pareja, militar polA—tica—mente, tener hijos, etc., todos son A«deseosA», y
por tanto de algA°n modo desecha—bles, pero sobre todo, como deseos nunca son exigibles A«por nadieA» ni
A«a nadieA». La persona-individuo se mueve entonces en base exclusivamen—te a sus deseos, y el criterio
fundamental para su persecuciAdn es el de la A«utilidadA» para sA—[10]. En la mayorA—a de los casos, se
trata de una A«utilidad inmediataA».

A

Hay un fuerte concepto de A«naturaleza humanaA» subyacente en la imagen presentada. El actuar
exclusivamente por A«propio interA©sA» es parte de esa A«naturalezaA», asA— como lo es la A«libertadA»
como posibilidad de actuaciA3n sin interferencias de ningA°n tipo. La persona-individuo es autosuficiente en
cuanto no A«necesitaA» de los demA|s para su crecimiento, sino que la relacionalidad se basa en la utilidad.
De ese modo, la persona- -individuo parecerA—a tener un A«crecimiento espontAjneoA», es decir,
simplemente con ser A«hAjbilA» para cumplir con sus A«deseosA» sin interferencia alguna, la
persona-individuo crecerA—a y se realizarA—a. En eso consiste su A«naturalezaA».

A

La imagen de esta persona-individuo es la de un ser A«universalA». En todos lados del mundo los individuos
son A«igualesA», no en el sentido de una A«igualdad de derechosA» (lo veremos mAjs adelante), ni en el
sentido de que en todos las personas anidan potencialmente los mismos vicios y virtudes, sino en el sentido de
que el lugar geogrAjfico en el que vive, ni la cultura de la que es parte, lo configura en modo alguno. Por
supuesto que no se niega que las condiciones culturales y sociales influyen en los individuos, pero esa
A«influenciaA» que ejercen son en definitiva accidentales y secundarias.

La persona-individuo es intercambiable con cualquiera otra del universo, simplemente con un proceso de
A«aclimataciA3nA», ya que lo cultural, geogrAifico, y social, no afectan su esencia, y por tanto en el fondo
tampoco conforman su A«identidadA» de sujeto[11].

A

Por lo ya visto es claro que la persona-individuo se presenta como enfrentada a A«lo socialA», yaque de por
sA— coarta y limita su libertad y poder. AdemA, s con facilidad se va identificando A«lo socialA» con A«el
estadoA», como si A©ste fuese la expresiAdn casi totalizante de aquel. La sociedad parecerA—a estar
conformada A°nicamente por el estado y los individuos, donde el estado oprime a los individuos al coartarle
su libertad, y donde en definitiva el individuo debe ser A«liberadoA» del estado[12].

Hay muy diferentes posturas sobre cuA;l debe ser el rol que le corresponde al estado[13], desde posturas que
consideran que su funciA3n debe limitarse a asegurar la vida y bienes (propiedad) de los individuos, hasta
quienes consideran que debe asegurar la A«igualdad de oportunidadesA» para todos los individuos. Sin
embargo en todos los planteos subyace bAjsicamente el concepto de que A«lo socialA» estA; configurado
exclusivamente por lo A«privadoA» (siempre individual) y lo A«pA°blicoA» (perteneciente al estado), y que
en el fondo siempre lo A«publicoA» termina quitAjndole libertad (y por tanto oprimiendo) al individuo.

A

RESPUESTA A ESA ANTROPOLOGA A.

EL INDIVIDUO Y LA SOCIEDAD: SER PERSONA

A



1. SER RELACIONAL
A

El hombre es un ser esencialmente relacional y comunitario[1]. AsA-— fue creado por Dios[2], no individual y
aislado, sino en radical relaciA3n con los demAjs hombres y con el universo entero. Fue creado por Dios no
para vivir aisladamente o individualmen—te sino para formar sociedad, como forma de realizaciA3n de su
propia esencialidad.

No existe la A«persona universalA», es decir, la persona como individuo intercambia—ble de lugar y
situaciA3n sin afectar su propia identidad de sujeto, sino que, como desarrollaremos mAjs adelante, la persona
es siempre A«localizadaA», es decir, que su entorno, circunstancias, y relaciones, son configuradores de su
propio ser como sujeto. La A«humanidadA» no es un mero concepto alcanzado por A«abstracciA3nA» de los
sujetos individuales, sino que constituye una realidad en sA— misma que desborda los sujetos individuales.

La relaciA3n de la persona con los demAjs no es accidental y secundaria, sino que lo constituye a sSA— mismo
y lo configura en un proceso que puede ser de humanizaciA3n o de des-humani—zaciA3n. No se trata
A°nicamente de un problema de A«bondadA» o A«maldadA» en la relaciA®n con los demAjs, sino de que la
propia persona se construye a sA— misma fundamental-mente en su relaciA3n con los demAjs. La propia
identidad, afectividad, espirituali—dad y materialidad dependen en primer lugar de cA3mo sea su relaciA3n con
el resto de las personas.

Nadie es autosuficiente y nadie se puede salvar a sSA— mismo, ni por sA— mismo. La persona humana tiene
capacidad de soledad, pero no es un ser A«soloA». La vida temporal y la salvaciA3n escatolA3gica se
determinan en la interdependencia total con los demA s v junto a los demA,s en la respuesta que le es dada
al SeA+or. No por casualidad el SeA=or se presenta a SA— mismo como A«PadreA», nos invita a asumir
nuestra realidad de A«<hermanosA», y nos llama a la salvaciA3n como A«puebloA».

En la revelaciA3n, y a lo largo de toda la historia de la Iglesia, el A«individualis—moA» siempre ha sido
considerado un pecado, no sA3lo porque implica un desentenderse de la suerte de los demAjs, sino
simultAjnea y principalmente porque significa la autodestrucciA3n de la propia persona. Todo pecado lo es tal
en primer lugar no solo por el perjuicio causado en el A«otroA», destinatario de la A«mala acciA3nA», sino
por que destruye al propio pecador.

Sin menospreciar en absoluto la responsabilidad directa que a cada uno cabe del resultado material y espiritual
que sobre los demA|s ejerce su actuar, no podemos perder de vista que la primera vA—ctima del pecado es el
propio pecador. El A«pecadoA» no es la violaciA®n de una ley arbitrariamente ordenada por Dios, sino que el
A«pecadoA» es la autodestrucciA3n del propio hombre por un acto-actitud que lo deshumaniza, contrariando
asA— la ley de Dios que A°nicamente busca la plena humanizaciA3n del propio ser humano. AsA—, el ser
humano al negar en la prA;ctica su propia esencia relacional, se destruye a sSA— mismo y, simultAjneamente,
destruye a los demAjs.

El pecado de A«individualismoA» de por sA—, implica por parte del sujeto, desconocer la radical dependencia
mutua que lo vincula con los demA;s y con Dios. En cuanto que pretende desconocer su relacionalidad
intrA—nseca, el individualista no puede convertir en efectiva y liberadora la interdependencia, relegAndola en
la prA;ctica a una relaciA3n funcional y utilitaria (cuando no directamente antagA3nica u opresiva) indigna de
la persona humana[3].

La A«dignidadA» de la persona humana, desde una perspectiva cristiana surge de un dato fundante: ha sido
creada por Dios a su A«imagen y semejanzaA»[4]. Su dignidad es asA— radicalmente distinta del resto de la
creaciA3n, ya que es la A°nica creatura que ha sido amada en sA— misma por Dios, y ha sido llamada por Dios
a participar como A«hijoA» de su propia vida divina. Al mismo tiempo, la A«dignidadA» del ser humano no



surge de SA— mismo sino que la recibe de Dios, y A©I es llamado a asumirla y realizarla en la historia[5].

De allA- que la dignidad de la persona humana tiene al menos tres dimensiones que deben ser consideradas.
En primer lugar una dimensiA3n que podrA—amos llamar A«ontolA3gico-vocacionalA», donde la dignidad se
juega en la respuesta a Dios como hijo, en la construcciA3n de comunidad solidaria conforme a su ser
esencial.

En segundo lugar, la dignidad contiene una dimensiA3n A«histA3rico-objetivaA» en cuanto implica para cada
ser humano el respeto y promociA3n de todo otro ser humano de acuerdo con la dignidad que objetivamente le
corresponde como hijo de Dios, y que debe ser realizada en la historia.

En tercer lugar, la dignidad tambiA®©n implica una dimensiA3n A«subjetivaA» en cuanto de la fidelidad que
la persona tenga hacia su conciencia, recta y crA—ticamente formada, depende su propia A«personalidad
A®ticaA»[6].

De este modo, toda pretendida autosuficiencia del ser humano, en cualquiera de las dimensiones que se
considere es contradictoria de su ser relacional, por tanto indigna, y destructiva de sA—y de los demAs.

A
2. SER ESTRUCTURAL Y SOCIAL

A

A
2.1. DIFERENCIA ENTRE SOCIEDAD Y ESTADO
A

Aunque despuA©s regresemos a este tema, es importante desde el principio clarificar un equA—voco que
progresivamente se ha ido extendiendo: se trata de la identifica—ciA3n entre A«estadoA» y A«sociedadAx».

Esta clarificaciA3n es fundamental dado que su identificaciA3n con facilidad conduce a uno de los errores
antr0p01A3glcos mA is serios: la desapar101A3n en la prAjctica del A«cuerpo socialA» como identidad y su
reducciA®n a la mera A«agregaciA®n de individuos organizados por un estadoA».

El estado constituye la organizaciA3n de la comunidad polA—tica de una sociedad con la finalidad de defender
el Bien ComA°n de dicha sociedad[7]. En cambio la sociedad constituye una unidad de identidad y relaciA3n
que va mA;js allA; de cada persona que la integra[8].

No pueden identificarse de modo alguno la sociedad y el estado como si fueran prAjcticamente lo mismo.
Esto conlleva la pA©rdida de identidad de conjunto, y por tanto de sus posibilidades colectivas de
realizaciA3n en un verdadero proyecto de desarrollo comA®n que sea integrador de todas sus dimensiones, y
no sA3lo de la econA3mica. A su vez, la sociedad aA°n teniendo un realidad propia debe tener como finalidad
la persona concreta[9], y por ello toda pA©rdida de identidad social supone una mutilaciA3n en la capacidad
de autocomprensiA3n de cada uno de sus miembros.

No existe el A«ser humano universalA» mAjs que como abstracciA3n, todos los seres humanos somos parte
de un mismo universo pero cada uno es y debe ser hijo, parte y sujeto de una sociedad y una cultura concreta.

Esto nos lleva a tener que encarar mAjs a fondo el tema de la relaciA®n entre A«personaA» y A«sociedadA».

A



2.2. PERSONA Y SOCIEDAD
A

En primer lugar, el hom—bre no es so—la—men—te un ser A«gregarioA» (capaz de estar junto a otros hombres,
capaz de hacer cosas junto con otros hombres, capaz de convivencia aA°n a muy altos grados de desarrollo),
sino que el hombre es esencialmente A«socialA» (sus vinculacio—nes sociales son constitutivas para A©]).

En este sentido dice la ConstituciA3n Gaudium et Spes:

"La A—ndole social del hombre demuestra que el desarrollo de la persona humana y el crecimiento de la
propia sociedad estA;n mutuamente condicio—na—dos. Porque el principio, el sujeto y el fin de todas las
institucio—nes sociales es y debe ser la persona humana, la cual, por su misma naturale—za, tiene absoluta
necesidad de la vida social."(25a)

Las relaciones interpersonales son parte inseparable de la persona. La persona se ubica en la realidad, se
comprende a SA— mismo, y se proyecta, a partir y en base a las relaciones interpersonales que lo configuran.
En este sentido puede usarse apropiadamente la frase: A«El ser humano es un nudo de relacionesAx».

La realidad de encuentro y de rechazo de Dios, no es sino parte y expresiA3n (la mA;s profunda y
constituyente) de este A«ser-en-relaciA3nA» que es el ser humano. Su realidad de A«graciaA» y de
A«pecadoA» se juega en este aspecto fundamental de la persona (relaciA3n de A«amorA» con Dios y con el
prA3jimo: Mt 22, 37-40; 25, 31-46)[10].

A

En segundo lugar, Dios crea al hombre no solamente en cuanto individuo sino tambiA®©n lo crea como
comunidad.

La co-mu—ni—ta—rie—dad estA; impresa en la propia naturaleza humana, y su desarro—llo es imprescin—dible
para el real y pleno desarrollo de la persona.

El hombre es creado a imagen y semejanza de Dios, peno no son las personas indivi—dualmente consideradas
las A°nicas que reflejan esa imagen de Dios, sino que tambiA©n la comunidad como tal lo hace. Dios
tambiA©n entabla un diA;jlogo con la comunidad como tal y le hace un llamado especA—fico, y la comunidad
a su vez acepta o rechaza ese llamado.

Esa es la experiencia de la Alianza con Israel en el AT, donde el interlocu—tor de Dios es el pueblo mismo, y
donde es el propio pueblo quien en su fidelidad y pecado va realizando y manifestando la salvaciA3n que le
viene de Dios.

De similar modo, serA; la Iglesia, como pueblo santo de la Nueva Alianza, la que es interlocutora de Dios, es
portadora y depositaria de la revelaciA3n, recibe una misiA3n salvA—fica por parte de Dios, y
escatolA3gica—mente forma A«un sA3lo cuerpoA» con Cristo (Rom 12, 3-8).

Para los teA3logos Flick y Alszeghy, este aspecto es de esencial importancia:

"La comunidad refleja la imagen de Dios todavA—a mejor que el individuo: efectivamente, los individuos
diferentes se completan entre sA— y su uniAn ordenada manifiesta con mayor razAn al divino ejemplar. (...)
La mayor perfecciAn de la imagen divina recibida en la comunidad, no es solamente cuantitativa, es decir,
no equivale a la suma de las imA;genes que resplande—cen en las diversas personas individualmente
consideradas, sino cualitativa; por eso la relaciAn entre las diversas imA;genes singulares forma una nueva

10



semejanza que no se encuentra en los individuos. Sin embargo, la comunidad no suprime el valor propio del
individuo como imagen, por esa misma razA’n: la imagen de Dios existente en cada uno, en su originalidad
individual, no se encuentra en la imagen formada por la totalidad."[11]

De hecho, la comunidad participa en A«actoA» la intrA—nseca relacionalidad divina de un Dios A«uno y
trinoA»[12].

En tercer lugar, las so—ciedades humanas no son acciden—tales o circunstanciales, sino la expresiA3n del
hombre mismo y plasman el proyecto que el propio hombre desarrolla de SA— mismo.

A toda imagen de persona corresponden una imagen de sociedad y viceversa. Es imposible separar o
comprender a la persona aislada de la sociedad a la que pertenece. La persona A«configuraA» la sociedad y a
su vez, es A«hijaA» de esa sociedad[13].

Toda persona es siempre receptora y oblativa con respecto a la sociedad que integra. Es receptora en cuanto
que es A«herederaA» del fruto del esfuerzo de mA°ltiples generaciones pasadas, asA— como tambiA©n es

beneficiaria del trabajo de sus contemporA;—neos[14].

La propia relaciA3n de pecado y gracia del hombre tambiA©n es proyectada en la sociedad (una imagen de
hombre A«santoA» corresponde a una imagen de sociedad A«santificadoraA», etc.).

A

En cuarto lugar, la A«for-maA» que adquieren las so—ciedades es fruto del pro—yecto del hombre, pero a su
vez tienen cierta autonomA—a. Las relaciones interpersonales se objetivizan y se institucio—nalizan
permanentemente en forma de estructuras sociales[15].

Estas estructu—ras pueden clasificarse en:

a) Formales: formalmente constituidas, legitimadas, y delimitadas; y

b) No formales: no formalmente constituidas ni delimitadas, pero normalmen—te sA— legitimadas de hecho.

Para clarificar el contenido de cada tipo, podemos presentar a modo de ejemplo:

* de estructuras A«formalesA»: organiza—ciA3n polA—tica, leyes de todo tipo, asociaciones varias, ONGs,
Iglesia, etc.

* de estructuras A«informalesA»: usos y costumbres de relaciA®n (hombre-mujer, patrA3n-obrero, etc.), la
A«garraA» deportiva, la A«coimaA», el privilegio de lo intelectual sobre lo manual, etc.

La reali—dad de pecado de la rela—cionali—~dad del hombre tambiA©n se objetiviza en las estructuras sociales.
Aparecen asA— tanto las estructu—ras de gracia como las estructuras de pecado[16].

A

En quinto lugar, el EspA—-ritu San—to actA°a con la fuerza de su gracia tanto en las per—sonas como en las
estructuras sociales.

La a—c—ciA3n del EspA—ritu Santo no se reduce al Ajmbito individual, ni a la realidad de las personas en sA—
mismas o aisladas del resto, sino que tambiA©n abarca la sociedad como tal, de modo que tambiA®©n la
sociedad estructurada es transformada por la acciA3n del EspA-ritu Santo con el fin de ser redimida junto con

11



el resto de la creaciA3n (cfr. Rom 8,19ss).

En este punto entra el tema referido la lectura de los A«signos de los tiemposA», elemento de tipo netamente
soteriolA3gico y social, que se ha constituido en uno de los criterios claves de discernimiento de la Historia de
SalvaciA3n, segA°n lo manifestado en el Concilio Vaticano I1.[17]

A

En sexto lugar, para expresar sintA©ticamente todo lo anterior, normalmente se utiliza el tA©rmino
A«personaA». El propio concepto de A«personaA», considerado el mAjs acabado desde el punto de vista
moral para referirse al ser humano, implica de por sA— simultAjnea—mente:

! La dimensiA’n individual: 1a persona jamAjs es A°nicamente una mera parte de la sociedad (ni en su
dimensiA3n polA—-tica, ni econA3mica, ni eclesial, etc.)

! La dimensiA3n social: la persona jamA;s puede ser considerada como un ser aislado, ni al margen del grupo
humano y sus estructuras institucionali-za—das, al que pertenece.

A

A partir de los seis puntos desarrollados, podemos decir que la persona humana es simultAjneamente
individualidad y socialidad, pero no dividida sino siendo plenamente ambas dimensiones. De un modo
grAjfico podemos decir que la persona humana es:

! 100% individualidad (originalidad A°nica e irrepetible).
! 100% socialidad (estructuras sociales internalizadas).

Para comprenderlo necesitamos hacer una analogA—a con la A«UniA%n HipostAjticaA» de Cristo: verdadero
hombre (100% hombre) y verdadero Dios (100% Dios).

El ser A«personaA» es ese nA°cleo misterioso que unifica los diferentes niveles constituti—vos de su compleja
naturaleza.

El que la persona sea 100% sociali—-dad im—plica que nadie se puede realizar plenamente si no se realiza
tambiA©n la sociedad de la que es parte. La realizaciA3n de la sociedad como tal es esencial para la
realizaciA3n de sus integrantes.

Siguiendo este razonamiento por etapas sucesivas, llegamos finalmente al nivel mundial, y que por tanto, a
que la realizaciA3n plena de una persona estA; vinculada a la realiza—ciA3n de la humanidad como tal.
Obviamen—te que el vA—nculo es fenomenolA3-gicamente mAjs dA©bil segA°n sea mayor la distancia de su
integraciA3n primaria. La realizaciA3n de una persona depende esencialmente de la sociedad que integra
directamente.

Ejemplo (para tomar uno sencillo): vemos como el hecho de que un compatriota triunfe personalmente a nivel
internacional (le otorgan un premio Novel, o es reconocido por sus conocimientos, etc.) confiere un
legA—timo orgullo para todos y cada uno de uruguayos aunque no lo conozcan personalmente.

No existen estructuras, ni existe sociedad si no existe el hombre, no sA3lo para su creaciA3n, sino para su
mantenimiento y sentido. Por eso la dimensiA3n constitutiva de toda la realidad social, es la persona humana.
Persona que no es nunca mero individuo sino simultAjnea e irreductiblemente originalidad A°nica y ser
social.

12



A
2.3. ANALOGA A DEL A«SUJETO SOCIALA»
A

Para profundizar en lo que venimos analizando, desarrollaremos muy brevemente un aspecto esencial de la
antropologA—a social, que es el relativo a la A«subjetividadA» de la sociedad.

La razA3n que motiva este anAjlisis proviene de la afirmaciA3n fundamental hecha anterior—mente, en el
sentido de que la sociedad no es la mera suma de sus individuos integran—tes, sino que constituye un todo
A°nico. TambiA©n veA—amos que en las Sagradas Escrituras y en la reflexiA3n teolA3gica aparece A«la
comunidadA», A«el puebloA», A«la IglesiaA», como sujetos interlocutores de Dios.

Veremos ahora esquemA jticamente el tema, a travA©s del desarrollo de una analogA—a entre el A«sujeto
AO®tico propioA» que es la persona, y la sociedad en cuanto A«sujeto A©tico analA3gicoA».

Veremos tambiA©n como es que actA°a la sociedad, de modo de no pensar en un A«colectivismo en actoA»,
sino en la mA°ltiple articulaciA3n entre individuos y estructu—ras sociales.

El interA©s fundamental no es postular al colectivo social como un A«sujeto A©ticoA» paralelo (y mucho
menos A«al margenA») del sujeto personal sino que intenta responder a las preguntas: A(JquA© es una
sociedad desde la perspectiva moral? Ajen quA© sentido puede ser considerada A«sujetoA»? A;quA©
importancia tiene esto para la persona?

A
2.3.1. PREMISAS
A

Primeramente podemos afirmar que moralmente hablando es muy claro que el A°nico sujeto A©tico en
sentido propio es la persona humana, ya que es ella la A°nica creada por Dios a su imagen y semejanza y, por
tanto, libre y responsable de sus actos.

La sociedad como producto humano que es, participa de algunas de las caracte—rA—sticas propias de la
persona humana, aunque en ningA°n momento deja de ser un producto humano libre. Por esa razA3n, esas
caracterA—sticas identificatorias entre persona humana y sociedad humana tienen su fuente exclusiva en la
persona, y son comprensi—bles exclusiva—mente en referencia a ella. Aplicarle a la sociedad categorA—as
antropomA3rficas A°nicamen—te es vAjlido en la medida en que: a) se asume la sociedad como producto libre
humano; b) en cuanto se las considera siempre en forma anAjloga; c) en cuanto se asume que toda sociedad
A°nicamente actA°a a travA©s de sus miembros (personas) aunque lo haga estructu—ralmente.

Lo que se busca fundamen—talmente con este analogado es mos—trar mAjs nA—tidamente el principio de que
la sociedad no es reducible a la mera suma de sus inte—gran—tes, sino que tiene una entidad final A—s—tica
pro—pia, aun—que A©sta no sea separable de la finalidad A°ltima de cada persona que la integra.

A su vez tambiA©n podemos definir en un sentido muy amplio, pero vAilido, a una A«sociedadA» como a
A«todo grupo humano organizadoA». Tomando esa definiciA3n como base podemos ahora completar el

concepto con algunos otros elementos.

Si bien, segA°n esta definiciA3n existen sociedades a todos los niveles en que es posible la A«asociaciA3nA»

13



de personas, tomaremos como unidad de referencia la A«sociedad nacionalA» ya que en la terminologA—a
comA°n constituye el prototipo conceptual.

Toda so—ciedad estA; com—puesta esencial-mente de dos elementos integran—tes: las personas y las
estructuras sociales.

Las estructuras son siempre formas rela—cionales entre las personas (obviamente no siempre referidas a la
relaciA3n 1nterper—sonal) que se objetivi—zan y se institu—cionali—zan. Nacen de relaciones persona—les, pero
adquieren una dinAjmica propia e incluso una cierta (pero no pequeA+a) autonomA—a de la voluntad directa
de las personas. Esas estructuras no son A«agregadasA» al hombre, sino  que son parte de A©I mismo en la
medida en que son 1ntr0yectadas No es que los indivi-duos se muevan A«entreA» estructuras, sino que los
individuos A«encarnanA» las estructuras.

Ejemplo: si consideramos la persona de un juez, vemos que no se A«mueve en tornoA» a la es—tructura del
derecho, sino que A©I A«encarna el derechoA» cu—ando dicta sen—tencia. En ese acto el juez no es solamente
un individuo trabaj ando, sino que simultAjneamen—te A©I A«es la ley en actoA». Cuando el juez procesa un
delincuente (mA;js allA; de las posibili—dades de apela01A3n al fallo), es A«la justiciaA» la que lo procesa.
AsA-no podemos decir que esa persona A«trabajeA» simplemente como juez, sino que A«esA» juez, por lo
que su funciA3n no lo ataA+e A°nicamente en su destreza laboral, sino que lo ataA+e esencialmente como
persona.

La sociedad, pues, estA; formada por un entramado estructural de relacionalidad objetiva—da en el que se
encuentran inmersas las personas, de modo tal que participan plenamente de A©I. Ese entramado estructural
posibilita y condiciona fuertemente, con signo positivo y negativo (estructuras de pecado y estructuras de
gracia), la relacionalidad de toda persona y por tanto su desarrollo.

Toda so—ciedad tiene una dinAjmica propia en su deci—sio—nali—dad y en su actuaciA3n colecti—va, que no es
sin mAjs reducible a la decisionali—dad y a la actividad de sus miembros individual-mente considerados, sea
cual fuere el lugar que estos ocupen en el entramado social.

A
2.3.2. LA SOCIEDAD COMO A«SUJETO A TICOA»
A

En primer lugar, la moral considera a la persona como sujeto A©tico por cuanto es la A°nica creatura que no
alcanza su finalidad inmanente ni trascendente por medio de una actividad instintiva ya genA©ticamente
determinada. La persona es la A°nica creatura autA3noma, en cuanto que tiene la capacidad de actuar
libremente segA°n su propia decisiA%n, debiendo asumir la responsa—bilidad consecuente.

La persona debe descubrir la verdad sobre sA— misma, ya que A©sta no le es evidente, y debe asimismo
desarrollar los caminos de su propia realizaciA3n ya que A©sta no es automAjtica. Es la persona la A°nica
capaz de desarrollar una A«persona—lidad A©ticaA», es decir, la A°nica capaz de construirse a SA— misma a
partir de lo que es. SerA; en ese caminar, que la persona escucharAj la voz de Dios que le revela su Buena
Noticia de salvaciA3n, y lo llama a participar en la construcciA3n de su Reino. SerA;j asimismo con su caminar
por la vida, que la persona darA; una respuesta a ese SeAor de la vida.

En forma anAjloga tambiA®©n la socie—dad es sujeto A©tico. Como realidad que realiza en sA— una

dimensiA3n esencial de la persona, la sociedad participa de la libertad de la persona humana, asA— como de su
responsabilidad.

14



Es la sociedad como tal la que debe construirse a sA— misma, ya que su desarrollo no es en absoluto
determinado por alguna ley natural. La configuraciA3n de la sociedad es siempre resultado de la libertad del
hombre, pero no de individuos aislados, sino de la libertad humana socialmente estructurada. Una sociedad
tambiA©n tiene una A«personalidad A©ticaA», en cuanto que tambiA©n debe buscar la verdad sobre sA—
misma (que tampoco le es evidente), y tambiA©n debe desarrollar los caminos de su propia realizaciA3n (que
tampoco le son automAjticos).

Ejemplo: una sociedad nacional (un paA—s) puede ser A«racistaA», y eso es esencialmen—te su propia
res—ponsabilidad como sociedad, ya que su forma de organizarse, sus leyes, su misma idiosincra—sia, etc., son
desarrolladas por ella misma a travA©s de sus mecanismos institucio—nales y no-formales.

En su caminar por la historia, la sociedad tambiA©n estarA; dando una respuesta al Dios de la vida, que se le
manifiesta y la invita a purificarse constantemen—te buscando realizar el Reino de Dios. En la Historia de la
SalvaciA3n, el SeA+or de la vida no se manifiesta ni salva, A°nicamente a las personas en forma individual,
sino que como dice la ConstituciA3n Lumen Gentium: "fue voluntad de Dios el santificar y salvar a los
hombres, no aisladamente, sin conexiA3n alguna unos con otros, sino constituyendo un pueblo que le
confesara en verdad y le sirviera santamente" (9a). Ese texto se refiere unA—vocamente a la Iglesia (Pueblo
de la Nueva Alianza), pero en ese pueblo escatolA3gico son llamados todos los pueblos del mundo como tales.

A

En segundo lugar, en este analogado hay que mantener siempre presente un elemento fundamental: mientras
que en la persona como sujeto propio hay de hecho una unidad esencial, en cambio en el caso de la socie—dad,
la actuaciA3n se da siempre mediada a travA©s de estructu-ras y de multipli—cidad de actos parciales de
personas concretas.

Ejemplo: la apro—baciA3n de una ley A«racistaA» en un paA—s, no es reali—zada por el colectivo en un acto
A°nico, sino que es aprobada por un parlamento y un ejecutivo, con multiplici—-dad de organismos y de
personas involucradas de un modo u otro.

De este modo, en la perso—na, la res—ponsabilidad de los actos cae globalmente sobre toda ella y el juicio
moral es global, mientras que en la sociedad la responsabili—dad y el juicio moral cae sobre el conjunto, pero
no se reparte ni se le aplica por igual a cada uno de sus miembros. Al interior de dicha sociedad habrA
que diferenciar los grados de responsabilidad que le corresponden a cada persona segA°n el lugar que ocupe
en la estructura social y el grado de apoyo efectivo (formal y/o material) que haya dado a dicha actuaciA3n
corporati—va.

EsquemA jticamente:

A
A
LA SOCIEDAD
LA PERSONA
5
5
Sujeto A©tico analA3gico
Sujeto A©tico propio
[Libre-soberana y responsable de su
[Libre y responsable de sus actos, estructu—ra—ciA3n, la sociedad se construye a sA—
mismal]
la persona se cons—truye a sSA— mismal]
A

15



A

En tercer lugar, las mediaciones histA3ricas con—cretas de que se vale una so—cie—dad para tomar sus
decisio—nes y actuar con—junta y cohe—rentemen—te, se basan en las estructuras de poder que haya
desarrollado en su interior.

De hecho, nor—malmente se trata del sistema polA—tico (en sentido amplio) que la dirige, inclu—yendo en
A®©I las estructuras de participaciA®n ciuda—dana, la estructura polA—ti—ca formal (los A«poderesA», las
leyes electora—les, partidos, etc.), la articu—la—ciA3n de ejer—cicio de los grupos de presiA3n (asociacio—nes
de empresa—-rios, sindica—tos, movimientos socia—les, etc.), etc.

Dentro de la analo—gA—a que esta—mos propo—niendo podrA—amos decir que, de algA°n modo, la
estructu—raciA3n polA——tica de una sociedad corresponde anAjlogamente a la estructura deci—sional de la
per—sona.

Obviamente, en la persona, el juicio moral sobre la decisiA3n[18] es ya di-rec—tamente un juicio sobre la
per—sona, porque no hay distancia entre la decisiA3n de la persona y la per—sona misma.

En la socie—dad, en cambio, dado que la de—cisionali—dad implica una com—ple—ja articu—la—ciA3n de
estructuras y personas, SA— hay una diferen—cia de juicio A©tico entre, por una parte, el proceso decisional en
sA—y la decisiA3n tomada, y por otra parte, entre el juicio A©tico que correspon—de a la so—ciedad como tal
y el refe—rido a cada uno de sus miembros.

Ejemplo: la existencia de una A«ley racis—taA» implica de por sA— un juicio condenato—-rio. Pero: se condena
la ley porque va contra los DDHH (ile—gitimi—dad del conteni—do); se valora el modo democrAjtico en que
fue apro—bada (legitimidad formal del proce—so); se condena la sociedad por ser A«racistaA» (sujeto
AOtico); se respon—sabi-liza de modo muy diferente al presidente de ese paA—s que al indA——gena
discrimi—nado (responsa—bilidades individua—les en el hecho).

A

En cuarto lugar, los A«actosA» de una socie—dad se refieren anAjlogamente al de la per—sona, a tres niveles
de su relaciona—lidad A©tica fundamental:

A

en la PERSONA: en la SOCIEDAD:

A A

* Intrapersonal * Intrasocial

[BA°squeda del sentido de vida, y [BA°squeda de su sentido en la historia, y

consiguien—temente del bien integral de sA— mismo] |consi—guientemente de su bien comA®n]

* Interpersonal * Intersocial

[Reconocimiento de la alteridad y solidari—dad, y [Reconocimiento de la alteridad y solidaridad como
consiguientemente bA°squeda del bien integral del sociedades, y consiguientemente bA°squeda del bien
otro] comA°n del otro]

* Social * Universal

16



[ParticipaciA3n y compromiso en la bA°squeda del [ParticipaciA3n y compromiso en la bA°squeda del
bien comA°®n de la sociedad] bien comA°®n universal]
A

A

Por A°ltimo, y dado que en definitiva el A°nico su—jeto A©tico propio es la persona, a A©sta le corresponde
una doble res—ponsabilidad con respecto a la so—ciedad[19]:

1) Desarrollar su propia A«perso—nalidad A©ticaA» tambiA©n en campo social, asumiendo una
participaciA3n activa y com—prometida en la bA°squeda del bien comA®n de la sociedad que integra
(responsabilidad per—sonal primera).

2) Trabajar para, desde el lugar que ocupa en la estructura social, lograr que la socie—dad de la que forma
parte desarrolle su A«persona—lidad A©tica socialA» adecuadamente en los tres niveles: intraso—cial,
intersocial, y univer—sal (responsabilidad personal segunda).

Ambas dimensiones se actA°an mate—rialmente al mismo tiempo, y sola—mente son diferen—ciables a un nivel
1A3gico. Con todo, es necesario que cada persona vaya asumiendo cada vez mA|s la perspectiva universal del
bien a construir.

A
2.3.3. PECADO Y CONVERSIA N SOCIALES
A

A ntimamente unido a lo que estamos desarrollando hay dos temas que debemos encarar: el del A«pecado
socialA», y el de la A«conversiA3n socialA». Ambos temas son esenciales en la configuraciA3n de la sociedad
histAdrica.

Es claramente rechazada la posibili-dad de que la sociedad en cuanto colectivo sea sujeto de pecado. MA|s
bien se trata de pecados persona—les que acom—paA=an las estructuras so—ciales y las instrumenta—lizan para
la injus—ticia, alcanzando una estruc—tura—ciA3n y una complejidad que invade todas las esferas de la realidad
huma—na.

Las estructu—ras sociales son A«inocentesA» pero al mismo tiempo pueden ser A«objetiva—mente malasA»
en sA— mismas, pueden ser A«pecamino—sasA», y representan para la sociedad lo que la concupis—cencia
para el individuo, A«provienen del pecado y a A©I inducenAx».

SerA—a A«ingenuoA» creer que las relaciones inter—per—sonales son momentos aislados, sino por el
contrario, la re—lacio—na—lidad se estructura, y por eso el resultado de las relaciones in—ter—personales es "la
reali-dad es—tructurada de la relaciAn misma que asA— se constituye". Las estructuras sociales son las
relaciones intersubjetivas objetivadas y exteriorizadas en institucio—nes. Las estructuras de pecado son
realidad de pecado porque niegan histA3ricamente el Reino de Dios.

Al mismo tiempo es claro que siendo el pecado esencialmente personal, sin embargo se objetiva en una
dimensiA3n mucho mayor que la mera suma de los pecados individuales. El individuo marca las estructuras, y
AOstas a su vez, lo marcan a A©I, en una espiral permanente. Porque las estructuras sociales sA3lo funcionan
en la medida en que son A«inte—riorizadasA» por los miembros de la sociedad, que convierten en hAbitos
permanentes propios lo que esas estructuras represen—tan, y a su vez, luego lo A«exteriorizanA» en las
prA;cticas sociales.

17



La responsabilidad del hombre en lo social se manifiesta funda—mentalmente por su postura frente a las
estructuras. Ninguna estructura es neutra respecto a la responsabilidad del hombre. Ella puede actuar
favo-reciendo o condicio—nando negativa—mente la libertad moral de la perso—na, y de frente a eso el hombre
debe optar entre reforzarla o debilitarla en su eficacia.

Por acciA3n o por omisiA3n, pero todo hombre es responsa—ble por el manteni—miento y desarrollo de las
estructuras de pecado, sea por producir—las, por aprove—charse de ellas, o por ser un simple A«cA3mplice
silenciosoA».

El hombre es libre, y esa afirmaciA3n no tiene discusiA3n, aunque su libertad no es igual a la liber—tad de
Dios, no es una libertad A«absolutaA» y total, sino que es una libertad A«situadaA», limitada y finita. En este
sentido, el condicionamiento de las estructuras de pecado sobre la persona es muy grande.

Las estructuras histAdricas, socia—les y culturales, han ido con—formando un entramado tal, que pesan
excesi—vamente sobre no sA3lo los individuos, sino tambiA©n, sobre los grupos sociales. De esta manera el
hombre es A«hijoA» de la cultura a la que pertene—ce, ya que ella lo configura desde el principio a su
A«imagen y semejan—zaA».

La propia libertad del individuo nace y se desarrolla al interno de su cultura. AsA— recibe, asimila e
interioriza, los A«valores dominantesA» que la sociedad le transmi—te, y de esa manera se asumen tambiA©n
sus estructuras, A«inge—nua—men—teA», sin percibir su iniquidad, sin una conciencia crA—tica.

AsA- la fuerza de las propias estructuras se acentA°a, se hace mayor su fuerza de A«sugestiA3n al pecadoA»,
se hacen tambiA©n mayores los A«costosA» que debe pagar quien se niegue a secundarlas[20].

A

En sentido analA3gico la sociedad tambiA©n puede ser A«pecadoraA», en cuanto que puede desarrollar
estructuras sociales que objetivamente se contraponen al Reino de Dios.

El pecado, en sentido propio, siempre es personal ya que A°nicamente la persona humana en el ejercicio de su
libertad puede oponerse a la voluntad de Dios, negando su propia dignidad de hijo en Cristo, y por tanto,
destruyA©ndose a SA— mismo, a sus hermanos, y a la naturaleza misma.

La socie—dad puede desarro—llar en sA— A«es—tructuras de pecadoA», es decir, estructuras sociales que por
su propia esencia o por su dinamismo, destruyen en la persona la dignidad que como A«imagen y
semejanzaA» de Dios le corresponde. Son estructuras formales o informales, y su acciA3n antievangA®lica se
ejerce desde fuera (presiA3n social) y desde dentro (introyecciA3n) de las propias personas.

E]emplo La A«coimaA» es una estructura de pecado, por cuanto es una prAjctica genera—lizada, y es
intrA—nsecamente deshonesta. Esa estructura ejerce su influencia desde dentro de las personas (1ntr0y6001A3n)
en cuanto genera una mentalidad de que A«es normalA», A«todos lo hacen y el que no entra es un tontoA»,
etc. Ejerce tambiA©n su influencia desde el exterior (presiA3n social) en cuanto que los compaAzeros
coimeros lo marginan, o lo hacen expulsar, si no participa y entra en su juego.

Es muy cla—ro que la culpabilidad de la generaciA3n y mantenimiento de las estructu—ras sociales en una
sociedad no es atribuible directamente a cada uno de sus integran—tes. Sin embargo, es posible decir
anAjlogamente que una sociedad es pecadora en cuanto que, como colectivo social, mantiene

conscientemente estructuras en su interior o con respecto a otras sociedades, que son causa de injusticia.

A

18



Al pecado corresponde por contrapartida, la conversiA3n, tanto personal como social[21].

TambiA©n la conversiA3n propiamente hablando es personal. Esa conversiA3n, en la perspecti—va moral,
implica varios niveles distintivos a travA©s de los cuales la persona se abre a la reconciliaciA3n con Dios,
arrepintiA©ndose de los males cometidos, reparando en lo posible el daA+o causado, y esforzAjndose para
no volver a ellos. Pero la conversiA3n no trata A°nicamente de un cambio de actitudes puntuales, sino que
implica de por sA— un cambio en el propio sentido de vida, discerniendo y aceptando la voluntad de Dios.

En la sociedad, a su vez, la conversiA3n implica un cambio no sA3lo de las A«estructuras de pecadoA»
puntuales. La conversiA3n tambiA©n le implica un cambio de su concepciAn y actitud hacia la historia,
abandonando pragmatismos y simples luchas de intereses, en funciA3n de una vocaciA3n mA;s alta, que como
pueblo, recibe de Dios.

La dife-rencia esencial entre la persona y la sociedad radica en que, mientras en la primera el cambio de
actitud se deriva directamente de su voluntad individual, por el contrario, en la sociedad el cambio de
estructuras A°nicamente se da mediante la acciA3n de movimientos sociales que impulsan reformas concretas.

SA3lo estarA; plenamente convertida una sociedad cuando todos y cada uno de sus miembros lo estA®©, y al
mismo tiempo cuando todas y cada una de sus estructuras sociales tambiA©n lo estA©. Para la conversiA3n
de ambos, personas y estructuras, socialmente son imprescin—dibles movimientos que generen corrientes de
opiniA3n y campos de acciA3n, que a su vez generen espacios para la transformaciA3n de las estructuras
sociales externas y/o internalizadas por las personas.

Ejemplo: El machismo es una estructura de pecado muy articulada y amplia. SA3lo se cambiarA; por la
equiparaciA3n real entre ambos sexos cuando cada hombre y cada mujer hayan cambiado su mentalidad, y
simultA;—neamente, cuando toda ley, toda norma no escrita, y toda costumbre social machistas, tambiA©n
hayan cambiado. Para cambiarla son necesarios movimientos sociales que generen una toma de conciencia y
una actitud crA—tica generali-zadas, y al mismo tiempo, que generen propuestas de autA©ntica
equipara—ciA3n, para cada Ajrea de la realidad social e interpersonal.

Todo esto im—pli—ca un di-s—ce—rnimiento permanente de tipo social sobre la eticidad de sus propias
estructuras. Ese discernimiento se debe dar a todos los niveles: intelectua—les, acadA©micos, polA—ticos,
religiosos, culturales, etc., ya que todas las dimensiones de la sociedad estAjn implicadas en su desarrollo.

Todos los grupos sociales, desde la perspectiva especA—fica que les corresponde, deben promover el
permanente anAjlisis de la realidad buscando la verdad y el bien comA®°n, deben generar movimientos de
opiniA3n serios, y deben impulsar todos los cambios sociales necesarios de modo de ir reco—rriendo el camino
de conver—siA3n global que toda sociedad necesita.

Lo podemos plantear esquemA jticamente de este modo:

A

en la PERSONA: en la SOCIEDAD:

* Pecado * Pecado Social

[NegaciA3n del llamado de Dios en la propia vida, [NegaciA3n a la voluntad de Dios, con estruc—turas

destruyendo en sA— la propia A«imagen de DiosA»] |que se oponen al Reino, atentando con—tra la
digni—dad de las personas]

* ConversiA3n
* ConversiAn (transformaciA3n)

19



[Cambio de mente y corazA3n, de modo que los estruc—tural
pro—pios actos tengan dignidad y coherencia con la

voluntad de Dios] [Cambio de las A«estructuras de pecadoA» en
A«estruc—turas de graciaA»; a travA©s de
A movi—mientos socia—les; de modo que construyan

A«yaA» el Reino de Dios]
* Discernimiento
* Discernimiento de estructuras
[Refiere a juzgar la validez A©tica de los actos y
actitudes personales] [Refiere a juzgar la validez A©tica de las
estruc—turas sociales]

A

A
A
2.4. INTERRELACIA N ENTRE LOS NIVELES A TICOS
A

En forma esquemA tica podemos distinguir cuatro niveles A©ticos bAjsicos que correspon—den a los tres
niveles bAjsicos de relacionalidad de la persona: 1) la A«relaciA3n intrapersonalA», es decir, relaciA3n
A®tica de la persona consigo misma; 2) la A«relaciAn interpersonalA», es decir, la relaciA3n A©tica entre
las personas a nivel individual; 3) la A«relaciA3n socialA», o mejor A«relaciA®n intrasocialA», que es la
relaciA3n A©tico estructural de una sociedad a su interior; y 4) la A«relaciA®n intersocial A» que corresponde
a la relaciA3n A©tica entre sociedades.

Los distintos niveles estAjn fuertemente interrelacionados, ya que el hecho moral de por sA— necesariamente
tiene correspondencias en los diferentes tipos de relacio—namiento. En tA©rminos generales tenemos que:

1. Si parti-mos de la persona y vamos hacia la sociedad, su camino A©tico debe ser el de una progresiva
compren—siA3n globali-zante de la realidad, que implica un creciente compromiso personal a todos los
niveles.

La persona, en su maduraciA3n, debe integrar progresivamente (aunque no necesa—riamente en A©ste orden
cronolA3gico) su responsabilidad para consigo mismo, su responsabilidad para con los demA;s, su
responsabilidad para con la sociedad que integra, y su responsa—bilidad para con todas las sociedades hasta el
nivel universal.

Una persona concreta, no puede simplemente dedicarse a buscar su sentido de vida en sA— mismo (y reducir
por tanto su eticidad a su autenticidad interior), porque eso es falso por imposible. Necesariamente la persona
vive entre otras personas y al interior de una sociedad que integra (lo quiera o no), y A°nicamente puede
desarrollarse verdaderamente en su eticidad en la medida en que progresivamente vaya actuando de un modo
AOticamente responsable en todos y cada uno de los niveles.

Ejemplo: La persona que busca ser A«ver—daderaA» consigo misma, tambiA©n deberAj buscar que su
relaciA3n con los demA s sea cada vez mA|s verdadera, y a su vez lucharA; porque la sociedad en que vive
tambiA©n lo sea. Pretender ser verdadero consigo mismo, y simultAjneamen—te falso con los demAjs, o
sostener una sociedad falsa, es imposible. La coherencia exige maduraciA3n global.

20



2. Si parti—mos de la sociedad y vamos hacia la persona, el camino A©tico debe ser el de una creciente
garantA—a de respeto y promociA3n de los sucesivos niveles de relaciona—miento A©tico: el intraso—cial, el
interperso—nal, el intrapersonal.

La sociedad, debe progresivamente irse construyendo a sA— misma de modo tal que se respete a sSA— misma y
respete a cada uno de sus miembros, no en un A«respeto pasivoA», sino mediante estructuras que generen un
tipo de relaciA3n A«personali—zanteA» entre cada integrante y el conjunto. Asimismo, sus estructuras deben
p0s1b111tar estimular 'y apoyar las relaciones interpersonales para que sean verdaderamente
A«persona-lizantesA».

En el mismo sentido, tambiA®©n debe posibilitar y estimular el que cada miembro se descubra y asuma a sA—
mismo como A«personaA», desarrollAjndose integralmente.

Ejemplo: Una naciA3n de—terminada debe realizar en su estructuraciA3n el bien comA®n, de modo tal que, a
nivel de la relaciA3n interperso—nal entre sus miembros, asegure el reconoci—miento de la alteridad y
solidaridad personales; y a nivel de cada uno de sus miembros, promueva la bA°squeda personal del sentido
de vida.

Ni una re—la—ciA3n social puede ser considerada A©ticamente vA;lida si niega o descuida la realizaciA3n
AOtica interpersonal e intra—personal de sus miem—bros; ni tampoco una persona puede realizarse
AOticamente si no asume su compromiso en la realizaciA3n A©tica de las relaciones con otras personas, y de
las relaciones estruc—tura—les de la sociedad toda, hasta llegar al nivel univer—sal.

3. La sociedad como tal debe cumplir con los Principios A ticos que le corresponden. La eticidad del
colectivo como tal dependerA; de su fidelidad a A©stos parAjmetros A©ticos.

No obstante y dado que, como dijimos anteriormente, la persona es el A°nico sujeto A©tico propio ya que las
sociedades en A°ltima instancia actA®an por intermedio de sus miembros, serAjn las personas las que
deberAjn asumir los cuatro niveles:

a) En lo referente a sSA— misma, como A°nica responsable de su propia eticidad.

b) En lo referente a su relaciA3n con las demA|s personas, como co-responsable de la eticidad de la relaciA3n
en sA—, asumiendo plenamente la responsabilidad de su cuota parte, que no es del 50% (la mitad de la
relaciA3n) sino que es del 100%, ya que la relaciA3n es responsabilidad total suya en cuanto de A©I depende.

¢) En lo que se refiere a su relaciA3n con el colectivo social. AquA— la persona tiene un doble rol, que sA3lo
es diferenciable 1A3gicamente, ya que en la prA;ctica el doble rol se da en forma simultAjnea y A°nica en
cada acto social.

El doble rol es, por un lado, el de ser A«un miembroA» que tiene la responsa—bilidad de promover el Bien
ComA°n del conjunto, y por el otro lado, el de ser A«representanteA» del conjunto hacia cada uno de los otros
miembros de la sociedad. AsA—, la persona debe simultAjneamente promover el Bien ComA®n social, y la
plena persona—lizaciA3n (Bien Integral) de cada uno de los otros miembros de la sociedad que integra. Este
aspecto fundamental lo explicita—remos inmediatamente.

d) En lo que se refiere a su relaciA3n con otras sociedades. En A©Oste punto se reitera en parte lo visto en el
anterior: por un lado, es su responsablhdad cOmo persona con respecto a las A«otrasA» sociedades, y por el
otro, es su responsabilidad como A«represen—tanteA» de su propia sociedad en referencia a las otras

sociedades.

En este sentido, tanto como individuo como asimismo en su rol social, la persona debe promover el A«Bien

21



ComA°nA» de las otras sociedades. Ello implica el pleno desarrollo de cada sociedad como tal, y de cada
miembro de cada sociedad.

De modo directo o indirecto, de hecho, la responsabilidad moral de cada persona alcanza teA3ricamente a
todos los otros seres humanos. Directamente, con todos aquellos que tiene una relaciA3n personal.
Indirectamente, a travA®©s de las estructu-ras sociales, con todos los integrantes de su sociedad; y por las
relaciones intersociales (siempre estructura—les) con todos los integrantes de las demA|s sociedades.

A
2.5.RELACIA N PERSONA-ESTRUCTURA
A

La parte sustancial de esta relaciA%n ya ha sido desarrollada en el punto referido al A«Pecado SocialA».
Ahora solamente agregaremos un aspecto que complementa y permite comprender mejor lo anterior.

En el punto anterior, dijimos que la persona tiene un doble rol en la relacionali—dad social. Veamos mA|s este
importante aspecto.

El primero es muy simple y claro: las responsabilidades que le ataA+en como individuo de frente al colectivo
social. CIA sicamente eran las responsabilidades correspondientes a la A«justicia legalA», tal como fue
formulada por AristAsteles y profundizada por Santo TomAjs.

La perso—na no puede considerarse jamAjs como A«ajenaA» a la sociedad que integra, ni mucho menos
puede pretender que sus intereses particulares sean superiores a los intereses legA—timos de la sociedad.
Como parte de ella debe buscar que la sociedad que integra realice el Bien ComA°®n.

El segundo rol es mA;s complejo de comprender. La persona se constituye tambiA©n en A«representanteA»
de la estructura en cuanto que la integra. No se trata de un acto A«volunta—rioA» en cuanto que la persona no
siempre tiene la posibilidad de decidir libremente sobre si quiere o no integrar una determinada estructura.

En el caso de las estructuras formales (como lo puede ser una instituciA3n o una empresa, etc.) dado que sus
IA—mites son mA;s determinados, el aspecto voluntario de su participa—ciA3n es mA;s claro.

En el caso de las estructuras informales (como lo son los comporta—mientos sociales, etc.) es casi imposible.
La persona se descubre a SA— misma (si tiene desarrollada una sana autocrA—tica) como participante de esas
estructuras, las tiene introyecta—das en sA— mismo, y como parte de SA— mismo.

Ejemplo: la relacionali-dad hombre-mujer es una estructu—ra social infor-mal. Los miem—bros de esa
sociedad (siempre con sus peculiari—dades particula—res) entienden y viven sus relaciones con el otro sexo
segA°n esas pautas que la sociedad le ha inculcado. Inclusive, esas pautas de relacionamiento intersexual
condicionan la propia identidad sexual y por tanto la identidad total de cada individuo.

En el caso de las estructuras introyectadas, la persona puede compartirlas o combatir—las, segA°n las juzgue
positivas o negativas, pero lo que no puede es desprenderse de ellas por un mero acto de voluntad.

Ejemplo: por mA|s que una persona se haya descubierto como machista, en una sociedad machista, y lo
rechace, no de—jarA; de serlo simplemente por—que asA— lo deci—da.

En todos los casos, las estructuras actA°an a tra—vA©s de las personas, ya que las estructuras en SA— no
pueden A«actuarAx». Eso no significa que la persona sea consciente de que lo estA;j haciendo, sino que la

22



inmensa mayorA—a de las estructu—ras sociales se actA®an a travA®©s de las personas sin que A©stas se den
cuenta, es decir, en modo que las personas consideran que es A«lo normalA», o A«lo correctoA», o A«lo
espontAjneoA», etc.

Para facilitar la comprensiA3n vamos a referirnos a las estructuras formales y lo ejemplificaremos en una
A«instituciA3nA». Una instituciA3n funciona siempre a travA©s de las personas que la integran: su
presidente, su encargado de personal, su tesorero, su portero, etc.

La instituciA3n es mucho mA|s que esas personas, pero sA3lo puede actuar a travA©s de ellos. Para quien se
acerca a la instituciAn, lo que le comunica el presiden—te oficialmente, es lo que le comunica A«la
instituciA3nA»; y si el portero no le permite oficialmente la entrada, es A«la instituciA3nA» quien no se lo
permitiA3,

La instituciA3n serA; justa o injusta segA°n lo sean las decisio—nes institucionales que tomen sus integrantes.
Sin embargo, no hay que pensar que las personas integrantes de esa instituciA3n toman las decisiones
A°nicamente en forma y por motivos individuales, sino que lo hacen (y asA— deben hacerlo) en funciA3n de
A«razonesA» institucionales.

El presidente de la instituciA3n siente sobre sA— el peso y la responsabilidad de la instituciA3n, encarna sus
intereses y mentalidad, y su actuar estAj enormemente condicio—nado por la historia, la situaciA3n actual, y la
perspectiva futura de la propia instituciA3n. AsA— cada persona ocupa un A«lugarA» en esa estructura
institucio—nal.

SegA°n la persona ocupa un lugar A«<mAjs altoA» en la estructura, mayores son sus posibilida—des de
transformarla porque sus decisiones tienen mayor A«pesoA». Pero simultAjneamente la propia estructura le
deja muchos menores mA rgenes de actuaciA3n libre.

Ejemplo: siguiendo con la instituciA3n men—cionada: el por—tero puede con—siderar que en la institu—ciA3n
habrA—-a que redu—cir las cuotas a la mitad para que mA;s gente pudiese disfrutar de sus instalaciones, y que
habrA—-a que reducir gastos de administraciA3n prescindiendo del contador. Sin embargo A©I no tiene la
autoridad para tomar esa decisiA3n. Por el contrario, el presidente sA— tiene la autoridad para tomar la
decisiA3n, pero se encuentra mucho mAjs condicionado, y mA;s allAj de compartir la intenciA3n del portero,
ve lo peligroso de prescindir del contador y de reducir el control administrativo porque arriesga el futuro de la
instituciA3n. La responsabili—dad y la autoridad del presidente es mucho mayor que la del portero, pero al
mismo tiempo su A«libertadA» es mucho menor.

Cada per—sona es tambiA©n A«respon—sableA» de su actua—ciA3n A«en nombreA» de la estructura. AsA—,
la responsabilidad de cada persona, en cuanto que encarna una estructura, depende del A«lugarA» que ocupe
en ella porque tiene mayores p051b1hdades de transformarla. SimultA;—neamente, con que mA;s alto es ese
A«lugarA» menores son los mAjrgenes que se tienen para hacerlo, en cuanto que la estructura introyectada
A«pesaA» mAjs, y en cuanto que la estructura hace pagar mAjs caro el intento de transformarla.

De este modo que—da claro como la persona tiene un A«doble rolA» y por tanto una doble responsabilidad
con respecto a las estructuras sociales: por un lado en cuanto individuo frente a ellas, y por otro lado en cuanto
representante de las propias estructuras.

A

2.6. SER SITUADO Y CULTURAL

A

23



A partir de lo ya visto acerca de la intrA—nseca relaciA3n entre las personas y la sociedad que integra es claro
que la persona humana es siempre un ser situado y cultural. Esto significa no solamente que el lugar
geogrAifico y social que ocupa A«influyenA» en A©I, sino que tambiA©n lo constituyen como persona por
cuanto lo condicionan profundamente en su ser histA3rico concreto.

Naturaleza humana y cultura van A—ntimamente unidas[22], y en la prA;ctica son casi imposible de
diferenciar sino es mediante la abstracciA3n. Pero las personas son seres concretos, no abstractos, y por tanto
su realidad directa es siempre cultural.

No existe el ser humano A«universalA», idA©ntico en todos lados, intercambiable A°nicamente con una
A«aclimataciA3nA». Las raA—ces de la identidad de la persona se apoyan en su cultura de origen, y en su
pertenencia a un pueblo y reg1A3n concretos. El A«universalismoA» corre el rlesgo de esconder la pretensiA3n
de cortar las propias raA—ces histA3ricas y culturales, a veces con la justificaciA3n de buscar A«liberarse del
lastre afectivoA» que le suponen. En realidad el resultado es la pA©rdida de identidad social de la persona lo
cuA;l supone un atentado a sus posibilidades de realizaciA3n plena.

El autA®©ntico universalismo surge a partir de asumir plenamente la propia realidad individual y social a todos
los niveles como vAjlida y necesaria, estimA;jndola como una verdadera riqueza personal. SA3lo a partir de
allA— es posible abrirse a los demA s, personas y pueblos, como diferentes a sA—, con una riqueza propia que
se basa justamente en lo que no es idA©ntico a mA— mismo y de lo que nace el mutuo enriquecimiento. La
diferencia, no vista como superioridad ni como competencia, sino como enriquecimiento mutuo, es el
fundamento del verdadero universalismo[23].

Peor es aA°n cuando la pretensiA3n de A«uniformidadA» no viene por considerar inferiores a los diferentes a
sA— (planteo A©ticamente errA3neo, pero que implica una valoraciA3n de la propia cultura), sino que viene
del deseo de A«simplificar los problemasAx». El peligro de buscar la A«eficienciaA» intercultural a costa de la
pA©rdida de identidad de los pueblos es un atentado directo contra ellos, contra las personas que los integran,
y contra las propias personas que lo propugnan.

3. EL BIEN INTEGRAL DE LA PERSONA

A Antes de entrar en el anAjlisis de la pluralidad de A«bienesA» de la persona, es necesario clarificar que es
el A«bienA» del ser humano. Algunos podrA—an pensar que se trata de un ejercicio gratuito o meramente
formal, ya que sostendrA—an que: a) se trata de algo A«evidenteA» y por tanto no necesitado de mayor
profundizaciA3n; o b) el A«bienA» es algo netamente individual, ya que cada uno define el suyo propio, y por
tanto no es posible hacer generalizaciones.

No creemos que sea verdadera ninguna de ambas posturas, sino que se nos impone una profundizaciA3n cada
vez mayor en el tema, ya que parecerA—a que cada vez se nos hace mA;s difA—cil como personas delimitar
concretamente cuA;l es nuestro verdadero bien[1].

Si nosotros partimos de un concepto adecuado y no moralA—stico de la A©tica[2], en el cuAjl el centro es la
persona que, en apertura total a lo trascendente, va haciA©ndose A«hombreA», mutuamente con los demAjs,
en la historia, mediante una praxis concreta, entonces no podemos obviar quA®© significa el A«hacerse
hombreA» y por ende, quA© significa A«ser hombreAs».

AsA—, el A«bienA» de la persona no puede ser otra cosa que su A«hacerse hombreA» (A«humanizarseA»), y
su A«malA» no es distinto de aquello que no se lo permite (A«des-humanizarseA»). SerAj, pues,
A«AOticamente buenoA» lo que humaniza, y A«A©ticamente maloA» lo que deshumaniza. En el fondo, se

encuentra entonces la pregunta fundamental sobre que es A«ser hombreA», es decir, la verdad antropolA3gica.

En cristiano no es pensable que cada ser humano tenga que establecer arbitrariamen—te y por SA— mismo

24



qUA© es A«ser hombreA». Los seres humanos no existimos al azar, ni somos Ajtomos aislados unos de otros.
Los hombres hemos sido creados por Dios con una intencionalidad precisa y realizante, y por tanto el propio
sentido de la existencia de la humanidad no se apoya exclusivamente en SA— misma, sino que la trasciende.

Al mismo tiempo, cada persona se inscribe en el interior de una A°nica historia, que no es mero A«lugarA» de
actuaciA3n individual, sino por el contrario es un largo camino que abarca a todos los pueblos y todas las
generaciones. Desde la perspectiva y acciA3n de Dios, en esa historia se va desarrollando el proceso
fundamental de A«verdadera humanizaciA3nA», que llamamos A«historia de salvaciA3nA»[3].

El A«bienA» de la persona es, pues, irse A«haciendoA» mutuamente con los demAjs, progresivamente
A«mAjs hombreA». Es decir, el A«bien del hombreA» es su A«humanizaciA3nA», la cuAjl para ser
A«real A» debe ser concreta e histAdrica, y que sA3lo puede darse en la radical relacionalidad con los otros.

El A«bien moralA» es el verdadero A«bienA» de la persona, y lo que es el A«verdadero bienA» de la persona
es su A«bien moralA», es decir, el A«bienA» al que debe tender la persona con todas sus fuerzas y opciones.
En otras palabras, la realizaciA®n y felicidad de la persona consistirAj en perseguir y alcanzar su A«verdadero
bienA», 0 sea, en llegar a ser plenamente A«hombreA», 0 sea, en alcanzar la plenitud de sentido como
existencia.

Pero en la historia, el A«bienA» no es perseguible en sA— mismo por las personas, sino que ante ellas se
presenta una pluralidad muy diversa y contradictoria de A«bienesA» concretos. Esos A«bienesA» pueden ser
de muy diferentes tipos (materiales, afectivos, espirituales, etc.), pero siempre serA;jn histA3ricamente
concretos, y por tanto gozarA;jn siempre de la limitaciA3n y ambigAY%edad de todo lo histA3rico. Sin embargo
esos son los A«bienesA» alcanzables, y por tanto A°nicamente a travA©s de ellos podrA; A«hacerse
hombreA», es decir, realizarse como persona.

A la persona concreta se le presentan una pluralidad de A«bienesA» que resultan atractivos en sA— mismos,
pero que en su globalidad no son todos perseguibles (por limitaciA3n de tiempo y/o A«fuerzasA»), y que en
muchos casos inclusive son contradictorios entre sA—. Esto lleva a la persona a la necesidad de A«optarA», es
decir, de A«elegirA» algunos bienes y para ello A«renunciarA» a otros. Esto pertenece a la naturaleza
histA3rica del hombre, y como realidad en sA—, es A©ticamente neutro.

Lo que no es A@ticamente neutro es el proceso y el resultado de esa elecciA3n, ya que de ella depende la
realizaciA3n o no del sujeto, es decir, de su verdadera humanizaciA3n e inserciA3n en la historia de
salvaciA3n.

En primer lugar podrA—amos decir que desde esta perspectiva, la A«libertadA» no consiste tanto en poder
A«elegirA» cualquier opciAn posible sin A«interferenciasA», sino que la libertad consiste en edificar
trabajosamente la propia unidad de sA— en una coherencia de proyecto de vida, frente al riesgo real que corre
de ser llevado a la disgregaciA3n de sA— por la dualidad de las tendencias y apetitos. La libertad consiste, en
un ejercicio de liberaciA3n.

Frente a la pluralidad de bienes, la persona no puede disgregarse persiguiendo cosas contradictorias, sino que
debe buscar a travA©s de ellos su A«verdadero bienA», que llamamos el A«bien integralA» de la persona[4].

Por lo que ya hemos visto resulta claro que la actividad de la persona tiene y debe tener una finalidad que
consiste en alcanzar su A«bien integralA» a travA©s de la consecuciA®n de bienes concretos. Es asA— claro
que toda actividad de la persona tiene un A«interA©s personalA», y que no hay nada que realice que no sea
A«interesadoA». La persona estA (y debe estarlo) absolutamente interesada en alcanzar su bien 1ntegral y
por tanto en todo lo que haga buscarA; su A«propio interA©sA». Inclusive su actitud mAjs A«altruistaA» se
basarA| en el interA©s en alcanzar ese A«bien integralA».

25



Pero aquA— debemos hacer una aclaraciA3n no sA3lo pertinente, sino que nos conduce a uno de los nA°cleos
fundamentales sobre la verdad sobre A«el hombreA»: la diferencia—ciA3n entre A«egoA—smoA» y
A«legA—timo interA©s personal A».

El punto es fundamental porque es aquA— donde justamente se da en muchas oportunida—des una mA;s o
menos consciente y mAjs o menos (mal) interesada confusiA3n entre el A«interA©sA» legA—timo que la
persona pone en todo lo que hace y el A«egoA—smoA» que pueda tener. Veamos mA|s despacio ambas
posibilidades.

A

En primer lugar el A«bien integralA» de la persona tiene una dimensiA3n objetiva ineludible. No es la propia
persona quien lo establece con su sola voluntad, sino que ella lo descubre ya inscrito en sA— y en los otros
como ya dado, y al mismo tiempo la persona debe conformarlo en un proyecto propio. No es cualquier
proyecto de vida ni cualquier acciA3n que pueden conducir al propio bien, sino que todo fin y todo medio
tienen su calificaciA3n A©tica segA°n colaboren o no al bien integral de la persona.

La A«objetividadA» del bien integral del ser humano es, en otras palabras, la objetividad de lo
verdaderamente digno de la persona, que a su vez es la objetividad de lo autA©nticamente humanizante. Hay
A«proyectos de vidaA» que por muy personales que sean objetivamente conducen a la frustraciA®n de la
persona, y hay acciones que mAjs allA; de las intenciones son en sA— mismas objetivamente negati—vas|[5].

De esa misma objetividad que tiene el bien de la persona es que se derivan las dos dimensiones de la dignidad
humana. La primera dimensiA3n es referida a que toda persona por ser tal tiene derecho al acceso real a todos

los bienes (materiales, espirituales, etc.) que necesita para alcanzar su bien integral. AsA—, es violatorio de la

dignidad de la persona, por ejemplo, el quedar excluido del A«circuito de consumo realA» de bienes[6].

La segunda dimensiA3n de la dignidad de la persona es referida a su rectitud de conciencia[7], es decir a
obedecer la voz de su conciencia que le ordena A«hacer el bien y evitar el malA» por una ley A«que A©I no
se da a sSA— mismo pero a la cuA;l debe obedecerA». Incluso lo mAjs A—ntimo de sA— mismo, la propia
conciencia, debe responder no al arbitrio personal sino a una objetividad que lo trasciende.

No es el ser humano quien establece por sA— y ante sA— lo que es bueno o malo, es decir, aquello que
constituye su verdadero bien, su humanizaciA3n, sino que va descubriendo trabajosamente en la historia lo
que es la A«verdadA» sobre el hombre. Mucho menos aA°n, el individuo puede establecer por sA— y ante
sA—lo que es su propio bien, al margen de los demAs, y sin tomar en cuenta la objetividad de su ser creado.

La A«autosuficienciaA» constituye un grave error antropolA3gico, ya que implica renunciar a lo que son las
fuentes objetivas de la propia dignidad, rompiendo ademA s con la propia estructura de relacionalidad lo que
conduce inevitablemente a la propia frustraciA3n como persona.

A

En segundo lugar, el bien integral de la persona exige diferenciar los bienes A«verdaderosA» de los
A«aparentesA». En principio no es pensable una persona sana sicolA3gicamente que buscase conscientemente
su A«malA», es decir, su frustraciA3n como persona.

Lo que sA— ocurre es que la persona persiga lo que considera un A«bienA» para sA—, pero que en realidad lo
conduce a la frustraciA3n. En este caso nos encontramos frente a los A«bienes aparentesA» Un bien es algo
que despierta el A«interA©sA» de la persona, pero al menos desde dos perspectivas ese A«bienA» puede
constituirse en un A«malA». No alcanza, pues, con el A«interA@sA» de la persona por algo para que eso se
convierta en un A«bienA».

26



La primera perspectiva consiste simplemente en que se trate de un A«malA» objetivo, que por diferentes
razones es percibida como un A«bienA». A modo de ejemplo podrA—amos pensar en una persona que busca
ganar dinero estafando a otro.

La segunda perspectiva consiste en que se trate de un A«bienA» objetivo, pero que para la persona concreta,
constituye un A«malA». Esto es posible en cuanto todo A«bienA» concreto debe ser integrado dentro de un
proyecto global de vida que conduzca hacia el bien integral de la persona. Perseguir un bien que vaya contra
la unidad y coherencia del proyecto de vida, se constituye en un A«mal para la personaA».

A modo de ejemplo podrA—amos pensar en una persona que busca formar una pareja. A«Formar una
parejaA» es objetivamente bueno, pero resulta que la persona en cuestiA®n ya tiene una pareja formada, con lo
que esta nueva pareja viene a destruir el propio proyecto de vida y las opciones ya realizadas. De este modo
algo que en sA— es bueno se convierte en mal para la persona.

No resulta fAjcil discernir cuAjles son A«bienes verdaderosA» y cuAjles son A«bienes aparentesA». Para
ello es imprescindible, por un lado, buscar seria y permanente—mente junto con los demAjs hombres la
A«verdad sobre el hombreA»[8], de modo de clarificar quA© caminos y acciones son objetivamente
humanizadores y cuAjles no.

Por otro lado, es imprescindible integrar los bienes buscados en un A«proyecto de vidaA» coherente, y
objetivamente humanizante. Esto exige renunciar a muchos bienes alternativos para poder hacer realidad los
bienes elegidos. A su vez, los bienes elegidos deben ser compatibilizados mediante una ponderaciA3n que
permita que todos colaboren en alcanzar la unidad de la persona y asA— el bien integral, y no que la
disgreguen[9].

Uno de los aspectos que deben ser mA|s cuidados en A©ste tema es justamente el de no confundir el
A«interA©sA» de la persona con la A«bondadA» del objeto buscado, ya que puede despertar un A«inmenso
interA©sA» en una persona concreta algo que en sA— mismo, o en el contexto de su proyecto de vida,
constituye su frustraciA3n y deshumaniza—ciA3n.

A

En tercer lugar el bien integral de la persona incluye de por sA— la apertura a los otros como amor que es
servicio.

El bien de la persona no es un bien autA3nomo de los demAjs, ni un bien separado, aislado, al margen de los
demAs. El A«bien integralA» de toda persona estA; indisolublemente unido al A«bienA» de las demAjs
personas.

No se trata A°nicamente de un A«deberA» moral, sino de algo mucho mAjs profundo aA°n que es la radical
unidad de vinculaciA3n que todos los seres humanos tenemos mA;js allA; de nuestros deseos y voluntades.

El ser humano como ser esencialmente relacional no puede A«hacerseA» persona al margen del resto de la
humanidad, sino que su proceso de humanizaciA3n o deshumani—zaciA3n dependerA‘ en gran parte y, a su
vez, apoyarA; en gran medida el proceso de humanizaciA3n o deshumanizaciA3n de la humanidad entera.

La persona puede aceptar y asumir en forma positiva su intrA—nseca relacionali—dad abriA©ndose a los
demA s (personas y sociedades), o por el contrario, puede intentar desconocerla A«cerrA ,ndoseA» y

pretendiendo realizarse como persona, sola.

Se trata de una opciA3n fundamental y bAjsica de la persona, que no se hace en un momento especA—fico de
la vida, sino que subyace como sentido de fondo de todas las opciones concretas que va realizando. La

27



persona va progresivamente A«abriA©ndoseA» a los demAjs, es decir, va progresivamente integrando en su
propio horizonte de realizaciA3n la realizaciA3n de los demAjs, o por el contrario, va progresivamente
negando su relaciA3n con la realizaciA3n de los demAs.

Reitero que no se trata de un problema de A«bondadA» hacia los demAjs (eso serAj un aspecto posterlor del
tema), sino de asumir que o0 nos A«realizamos mutuamenteA» unos con otros, o nos A«frustramosA» todos.
En otras palabras, o juntos nos vamos humanizando mutuamente, o todos nos deshumanizamos.

La postura de A«encerramientoA» es justamente identificada con la actitud del A«egoA—smoA» El egoA—sta
es quien busca A«su propio bienA», al margen de los demAjs (o incluso A«a pesar de los demA‘sA» porque
es muy difA—cil uno sin el otro), como si le fuese posible hacerse plenamente persona por sA— solo.

"Que cada uno se preocupe de buscar su propio bien", que es una frase infinitamente repetida en forma
explA—cita e implA—cita[10], debe ser completada para que manifieste su verdadero sentido con: "sin
preocuparse por el bien de los demA;s".

Inclusive la pretensiA3n, siempre egoA—sta, de reducir la preocupaciA3n por los demA;s (el altruismo, la
A«preocupaciA3n socialA» como atenciA®n a los A«pobresA», etc.) a un A<hobbyA» es profundamente
destructora de la propia persona. No uso la palabra A«<hobbyA» en sentido peyorativo sino en sentido real, es
decir, la actividad que se hace con la mejor intenciA3n y atenciA3n, con el mayor entusiasmo y dedicaciA3n,
pero referida al A«tiempo libreA» (el tiempo que queda de la dedicaciA3n a las actividades centrales de la
vida). No se trata de que sea remunerado o voluntario, sino de algo mucho mAjs profundo, se trata de que se
reduce a algo secundario en la propia vida, ya que lo verdaderamente importante es otra cosa, y si es A«otra
cosaA» no puede ser sino el A«lograr lo que mAjs le sirve a SA— mismoA».

En tA©rminos cristianos, la apertura radical a los demAs, se concreta como actitud A©tica en la prAjctica
del A<amorA». El A«amor a Dios sobre todas las cosas, y al prA3jimo como a sA— mismoA» es la clave
fundamental de la propia realizaciA3n plena como persona. Es mediante el amor que la humanidad se
A«humanizaA», y es mediante el A«no-amorA» (odio, indiferencia, etc.) que la humanidad se
A«deshumani—zaA».

Es mediante el amor, que el ser humano alcanza su plenitud, ya que realiza en sA— la A<<1magen y
semejanzaA» de Dios que es. Dios se nos revela no como un ser A«encerradoA», egoA—sta, indiferente, o
preocupado de A«su propio bienA», sino que se nos revela como un Dios profundamente solidario,
infinitamente abierto, y que por amor a los hombres se entrega a sA— mismo, inclusive hasta la muerte.

La capacidad de amar es el elemento central de nuestra identidad como hijos de Dios, y realizarla es nuestro
A°nico camino de plenitud personal y colectiva, porque nos configura histA3ricamente como hijos de
Dios[11].

El A«bien integralA» de la persona, por tanto, no sA3lo incluye la apertura a los demAs, sino que ella es
central. El egoA—smo de por sA—, imposibilita alcanzar al plemtud propla y colectiva, ya que destruye la
identidad mA;s propia del ser humano, y de hecho constituye su A«malA» central.

Es necesario, sin embargo, explicitar que el A«amorA» no es un sentimiento, sino que es esencialmente una
actitud, una forma de vivir en concreto. En la A°ltima cena JesA®s insiste reiteradamente a sus discA—pulos
A«Ajmense unos a otros como yo los he amadoA», porque no es cualquier forma de concebir el amor la que
vale, sino que es verdadera una sola forma de amor: la que lo concibe como un A«servirA» a los demAjs.

Sin entrar en un desarrollo fundamental sobre el A«servicioA», pero que escapa a las p051b111dades de este

libro, simplemente diremos que el servicio implica asumir como A«mA|s importanteA» la felicidad ajena a la
propia. No se trata de una actitud masoquista o de autoinmolaciA3n, sino que se trata de comprender y asumir

28



que la propia realizaciA3n personal no pasa por el aferrase a sA— mismo, sino por el A«entregarseA» a los
demAjs. No se trata de esperar un A«premioA» de Dios en el mAjs allA;, sino de que la propia realizaciA3n
A«acAjA», la propia humanizaciA3n, pasa por salir de SA— para encontrar al otro.

Trabajar por la A<humanizaciA3nA» de los demAjs tiene como resultado, en primer lugar, la propia
humanizaciA3n.

Repito una vez mAjs: es AOticamente correcto buscar el A«propio bienA», si lo entendemos como A«bien
integral A», y lo buscamos donde estA,, es decir, en la apertura al bien integral de los demAjs. El amor que es
servicio a los demAjs como expres1A3n de A«aperturaA», es el A°nico camino de humanizaciA3n, y por tanto
de realizaciA3n personal. El egoA—smo, que pretende la autorrealizaciA3n en el encerramiento, implica de por
sA— la total frustraciA3n de la persona.

A
4. EL BIEN DE LA PERSONA Y EL BIEN COMA N
A

Otro elemento que aparece como fundamental de ser clarificado es el referido a la relaciA3n entre el
A«bienA» de la persona y el A«bienA» de la sociedad, normalmente llamado A«bien comA°nAx».

Habitualmente se plantea el tema del bien comA®n en torno a tres perspectivas: a) el A«bien comA°nA» es la
proyecciA3n de los propios intereses, de modo que "lo que a mA— no me sirve, no le sirve a la sociedad"; b) el
A«bien comA°nA» como la suma de los intereses de las personas que integran la sociedad, de modo que lo
que se necesita es A°nicamente compatibilizar los intereses individuales (el problema radicarA—a en que no es
fA;cil lograrlo); c) el A«bien comA°nA» es una resultante, automAjtica, de que cada uno se preocupe por sus
propios intereses.

Desde una perspectiva cristiana las tres perspectivas son errA3neas, ya que pierden de vista al ser humano
como un A«ser socialA» (no solo sociable), y por tanto no se percibe a la sociedad como una entidad en sA—
misma, cuya realizaciA3n ataA+e muy directamente a la realizaciA3n personal de sus integrantes.

Ya hemos analizado en un punto anterior la relaciA3n persona-sociedad. Ahora A°nicamente ampliaremos
desde la perspectiva del A«bienA», es decir, entre el A«bien integralA» de la personaA» y el A«bien
comA°nA».

El concepto de bien comA®°n es muy antiguo. Antes de entrar en el contenido concreto que se le adjudica a ese

concepto, debemos recordar que de por sA— estA; represen—tando la finalidad y la razA3n de ser A°ltima de la
sociedad.

La persona tiene una finalidad que trasciende la vida presente para alcanzar la eterna. AsA—, su bien integral
definitivo es la A«participaciA®n en el Reino eternoA», y a ella debe estar referido el propio bien integral
intramundano. A su vez, la sociedad debe estar en funciA3n de la persona, por lo que el bien comA°n debe
estar en funciA3n del bien integral de la persona.[12]

BIEN INTEGRAL BIEN INTEGRAL

BIEN COMA N ))) en funciAn de )))> INMANENTE ))) en funciA3n de )))> TRASCEN-DENTE

DE LA PERSONA DE LA PERSONA

29



A

Esta clara funcionalidad A®©tica de los diferentes niveles, que supedita todo a la plena realizaciA3n
trascendente de la persona humana, no debe hacer perder de vista que la sociedad tiene una finalidad propia
inmanente. Esa finalidad no es autA3noma de la finalidad del hombre sino que estA; en funciA3n de ella, pero
no es posible derivar directamente una de la otra, ya que en ningA°n modo el bien integral de la sociedad
estA; constituido por la mera suma de los bienes de las personas individualmente consideradas.

El concepto de bien comA®n se desarrolla fundamentalmente a partir de la tensiA3n siempre existente entre
individuo y colectivo a todo nivel (de empresa, de paA—s, de humanidad). En este siglo (y en general toda la
Doctrina Social de la Iglesia) se ha desarrollado a travA©s del intento de negar los dos polos opues—tos
histA3rica—mente manifestados: el individua—lismo liberal capitalista, y el colectivismo marxista.

Para comprender el concepto de Bien ComA®°n, histA3ricamente se ha usado la analogA—a del A«organismo
natural A» para ver la relaciA3n entre individuo y colectivo (desde SA©neca, hasta el Magisterio). La
analogA-—a tiene tres aspectos fundamentales:

a) Mientras las A«cA®©lulasA» pasan, los organismos quedan. AnAjlogamente, la sociedad permanece mA|s
allA; de los individuos.

b) Las partes del organismo no son meros elementos aislados y yuxtapuestos, sino que estAjn al servicio del
todo. AnAjlogamente la sociedad no es la suma de individuos, sino que constituye una unidad espiritual,
material y A©tica ordenada, y por eso sus miembros sirven al todo.

¢) Los organismos no dejan morir sus miembros, sino que los nutren y cuidan, y sA3lo en extrema necesidad
los sacrifican para salvar el todo. Sto TomAjs (S.Th. 60,5): como la mano se expone instintivamente a ser
cortada para salvar todo el cuerpo, asA— el ciudadano debe A«exponerse al peligro de morir para salvaguardar
toda la cosa pA°blicaA».

El bien comA°n no es el resultado de una suma, sino que es un valor nuevo, especA—ficamente distinto del
bien del individuo y de la suma de los bienes de los indivi—duos.

Sin embargo es peligroso exagerar el valor de la analogA—a, ya que pertenecen a dos niveles distintos de la
realidad. Mientras que la cA©Ilula estA; A—ntegra—mente al servicio del organismo y su sentido A°nicamente
se deriva de A©ste, por el contrario la persona tiene sentido por sA— misma, y el colectivo en A°ltima
instancia estA; al servicio de ella.

Por eso, desde una perspectiva cristiana, para comprender adecuadamente el Bien ComA°n complementamos
la analogA—a del A«organismo vivoA» con la afirmaciA3n de tres principios:

a) SA3lo la persona es una unidad de sentido en sA— misma mientras que la sociedad es una unidad de sentido
relacional ordenada. La sociedad no existe independien—temente de los individuos.

b) El bien comA°n prevalece sobre el bien individual solo en la medida en que una persona tiene obligaciones
hacia un determinado organismo social por ser su miembro. Ninguna sociedad (empresa, paA—s, etc.) puede
ver al hombre solo como un miembro de sA— (solo como un A«ciudadanoA», etc.), es decir, no puede

reducirla a su funciA3n social.

¢) La sociedad, en A°ltimo anA|lisis, estA] al servicio de la perfecciA3n de la persona. No obstante, se debe
afirmar que la sociedad persigue un fin y hasta un cierto sentido propios.

La analogA—a tambiA®©n tiene otro 1A—mite: el organismo actA°a espontAjneamente bien, mientras que la

30



sociedad para perseguir unitariamente su finalidad necesita de una organizaciA3n y de una autoridad que
guA—e sus miembros para realizar el bien comA®n.

El objetivo de la autoridad es el de tomar las medidas necesarias para alcanzar el bien comA®n, y el de
garantizar la estabilidad de la sociedad. Toda autoridad puede equivocarse, y sobre todo, estA; sujeta a la
tentaciA3n de abusar del poder. Por ello, en funciA3n del propio bien comA®n, debe a su vez ser controlada
adecuadamente (en democra—cia: sistema parlamentario, indepen—dencia de poderes, opiniA3n pA°blica,
elecciones periA3dicas, etc.). La sociedad no actA°a espontAjneamente bien, sino que ademAs de la eticidad
de sus resultados, debe tambiA®©n analizar en profundidad la eticidad de sus A«procedimientos de
decisiA3nA».

El contenido del concepto de bien comA®n ha sido mA°ltiples veces planteado por el Magisterio de la Iglesia.
En la A°ltima encA—clica social, Centesimus Annus, en el nA°mero 47b se establece:

"Bien comA°n: no es la simple suma de los intereses particulares, sino que implica su valoraciAn y
armonizaciA’n, hecha segA°n una equilibrada jerarquA—a de valores y, en A°ltima instancia, segA°n una
exacta comprensiAn de la dignidad y de los derechos de la persona'[13]

A primera vista el concepto de bien comA°n no parece claramente definido en su contenido, y eso es verdad
en parte debido a algunas razones:

En primer lugar porque el A«bien comA®nA» no existe en abstracto, sino que siempre estA| referido a una
unidad social determinada (una asocia—ciA3n, una empresa, un grupo eclesial, un paA—s, una familia, etc.). Su
contenido concreto dependerA; tanto por del tipo de grupo social que sea, como de las circunstan—cias
concretas (histA3rico-cultura—les) en que se encuentra. Sin que sea totalmente A«relativoA», sin embargo, el
Bien ComA°n sA- es histA3rico (depende en gran medida de las circunstan—cias histA3ricas en las que se
encuentra la sociedad) y es concreto (se refiere a una sociedad concreta con una identidad, una historia, y una
cultura determinadas).

En segundo lugar porque su definiciA3n implica otras definiciones que le subyacen (por ejemplo: definiciA3n
de A«desarrollo plenoA», definiciA3n del concepto de A«dignidad de la personaA», etc.), y por tanto su
contenido se abre en una variedad importante de ramas. Esos temas estAjn a su vez desarrollados en otros
lugares, por lo que el Bien ComA°n siempre debe ser mirado desde la globalidad de definiciones y nunca al
margen de ellas.

Finalmente, porque en el fondo, el bien comA°n responde al concepto de A«humaniza—ciA3nA» que el pr0p10
grupo social asume e intenta plasmar en sus estructuras e instituciones. Ese A«concepto de humanizaciA3nA»
no es expresado ni analizado teA3rica y abstractamente por la totalidad de los miembros de la sociedad, sino
que se va elaborando a partir de un sinfA—n de iniciativas de muy diferentes niveles (econA3micas,
polA—ticas, artA—sticas, religiosas, etc.) que van conformando una identidad y un proyecto de sociedad a
alcanzar. Este proceso obviamente no es homogA®©neo ni siempre claro, y existen momentos especiales en
que aparecen con una fuerza y nitidez poco comunes[14].

A

En algunos momentos parece que se identificarA—a la A«cooperaciA3nA» entre las personas con el bien
comA°n[15]. Dejando de lado la perspectiva obvia del valor A©tico de la cooperaciA3n entre las personas[16]
(que no es la perspectiva aquA— planteada), de por sA—, la A«cooperaciA3nA» en nada supone la bA°squeda

del bien comA®n, y mucho menos se puede identificar con A©I.

Como veA—amos anteriormente cada persona tiene A«interesesA» que corresponden a lo que A©] percibe
como A«su bienA» (el que puede ser verdadero o aparente). Por razones de eficacia, o de afinidad, o inclusive

31



de simpatA—a, diversas personas pueden cooperar mutuamente para alcanzar esos bienes que persiguen. Sin
embargo, esa cooperaciA3n mutua de por sA— no constituye un A«bienA», tanto para la persona como para la
sociedad, sino que dependerA; de la eticidad de aquello que persiguen y eso se juzga justamente desde el bien
comA°n y no al revA©s.

De por sA—, tambiA©n la A«cooperaciA3nA» con los demA|s sA3lo constituye un A«valor A©ticoA» en la
medida que se entiende desde la perspectiva de la A«promociA3nA» del otro y se inscribe dentro del bien
comA°n de la sociedad. Es no solo pensable sino experiencia cotidiana lamentable, constatar la
A«cooperaciA3nA» mutua o a terceros con una finalidad fraudulenta. Pero tambiA©n es permanentemente
constatable la cooperaciA3n entre personas que no persiguen una finalidad mala en sA— misma, pero que por
considerar exclusivamente sus intereses particulares atenta contra el bien comA®n. No es nada difA—cil
encontrar una gran generosidad de cooperaciA3n al interior de un grupo que no desarrolla sino el egoA—smo
del mismo grupo.

A

Como A«ser socialA» la persona concreta no puede realizarse al margen de la sociedad que integra. El es
parte de la sociedad, tanto como la sociedad es parte de A©I mismo. El es 100% originalidad A°nica e
irrepetible (individualidad), y es 100% vinculaciA3n estructural social (socialidad). AdemA;s ambas
dimensiones no solamente no son separables (sA3lo por un proceso 1A3gico las podemos diferenciar), sino que
ambas son mutuamente dependientes.

La realizaciAn y felicidad de la persona dependen de lo que A©I mismo haga con su vida y tambiA©n
dependen de lo que los demA s hagan con A©L. Pero mAjs aA°n, la felicidad y realizaciA3n de cada persona
depende en gran medida de la realizaciA3n como tal de la sociedad que integra. Nadie puede realizarse
verdadera y autA©ntica—mente en plenitud, si la sociedad de la que es parte estA] profundamente frustrada,
alienada o destruida.

El A«bien integralA» de la persona incluye necesariamente (por necesidad antropolA3gi—ca) la dimensiA3n
del A«bien comA°nA» de la sociedad que integra. El A«bien integralA» incluye su bien en cuanto individuo,
en cuanto relacionalidad con los demAs, y en cuanto sociedad. Pretender suprimir o desconocer una de las
tres dimensiones, implica destruir la A«integridadA» del A«bienA», y por tanto arriesga (o determina) la no
posibilidad de realizaciA3n personal verdadera y plena.

A su vez, como ya dijimos, la sociedad no es independiente de las personas que la integran, y su sentido
A°ltimo estA| en funciAn de aquellas. Por ello, el A«bien comA°nA» no solamente no puede desconocer el
A«bien integralA» de cada persona que la integra, sino que su propio contenido estA; en funciA3n de la
promociA3n de ese A«bien integralA» de cada persona. Ninguna sociedad puede realizarse en la medida que
no se realicen cada uno de sus integrantes.

El A«bien integralA» de la persona es que en todas sus dimensiones llegue a ser plenamente A«persona
humanaA», es decir, que se humanice plenamente. El A«bien comA°nA» de una sociedad es que llegue a ser
verdaderamente A«personalizanteA», es decir, que sea plenamente humanizadora.

Pero la A«humanizaciA3nA» no es un dato, sino un proceso global y total. Proceso de cada persona y proceso
de la sociedad como tal. Ambos se integran en un mismo proceso o ninguno se humaniza. El proceso no es
uniforme y homogA®©neo para todos, ya que depende de la libertad personal y de las condiciones de vida
concretas que le tocaron vivir a cada uno, pero sA— es claro que ni la sociedad se A«humanizaA» realmente si
no hay personas luchando por humanizarse y humanizar la sociedad, ni tampoco ninguna persona se puede
humanizar plenamente si no es al interior de un proceso mucho mAjs amplio que implica las estructuras
sociales.

32



5. PROYECTO DE SI1Y LIBERTAD

QuAO© es A«la libertadA» constituye uno de los ejes fundamentales del tema que nos ocupa, no solo porque
siempre se trata de un elemento importante a la hora de considerar cualquier visiA3n sobre el hombre, sino
ademA s porque es uno de los elementos centrales mA s reivindicados por este modelo que se nos propone.

La libertad es planteada esencialmente como ausencia de condicionamientos, de modo de poder elegir siempre
entre la mayor amplitud imaginable de posibilidades. En la prAjctica (no asA— en la teorA—a donde no
conozco ningA°n autor que lo sostenga formalmente) esta concepciA3n llega a la necesidad de no asumir
compromlsos profundos de ningA°n tipo ya que todo compromiso, por voluntario que sea, implica de futuro
A«condicio—namientosA».

Desde esta perspectiva, los A«demAjsA» pueden ser vistos en forma A«negativaA» porque
A«condicionanA» al sujeto Los demA s con sus necesidades, sus intereses, sus afectos y sus criterios,
constltuyen A« A—mitesA» para la propla libertad, y pueden ser considerados como A«condicionamientos
negatlvosA» no solo porque A«ponenA» condiciones, sino porque ellos mismos por su sola existencia ya me
estAjn condicionando. A«La libertad de uno termina donde empieza la de los demAjsA» puede fAjcilmente
ser considerada en cuanto que cuanto mAjs tome en cuenta a los demA|s, mAjs A«pequeA+aA» serA; la
propia libertad.

Obviamente en la base de este planteo estA; la perspectiva de individuo autosufi-ciente, que ya hemos
analizado, intentando desconocer toda la red de relaciones estructurales que lo conforman, y que por tanto lo
condicionan inevitablemente.

El ser humano, por ser histA3rico y concreto, estA; inevitablemente condicionado por mA°ltiples factores
biolA3gicos, culturales, religiosos, econA3micos, etc. Esos condicionamientos son positivos o negativos, es
decir, son condicionamientos que colaboran para su humanizaciA3n o, por el contrario, la dificultan. La
miseria econA3mica, el crecimiento en un ambiente egoA—sta o violento, la opresiA3n sicolA3gica o afectiva,
etc., son todos condicionamientos que innegablemente actA®an de manera negativa sobre el proceso de
A«humanizaciA3nA» de la persona.

Pero tambiA©n hay condicionamientos positivos. Son todos aquellos que permiten y posibilitan un
crecimiento y desarrollo personal y social, aunque constituyan situaciones conflictivas o difA—ciles. La
valoraciA3n A©tica de los condicionamientos no depende de que sean A«no-conflictivosA», 0 A«cA3modos y
fAjcilesA», o A«apeteciblesA». Su valoraciA3n A©tica depende exclusivamente de que constituyan o no un
medio para desarrollarse como persona.

A modo de ejemplo, la pertenen01a a un determinado pueblo supone grandes condicionamientos para la
persona: una historia, A«traumasA» y A«mitosA» comunes (la A«garra charrA°aA» por ejemplo), una serie
de cuestiones elaboradas y resueltas por el conjunto y otras pendientes, una idiosincrasia, una catalogaciA3n
automA tica que los del exterior hacen de uno por identificaciA3n, etc. Pero al mismo tiempo, todo eso
permite una identidad personal plena, permite una compenetraciA3n social intensa, permite una integraciA3n
consciente a un proceso global de humanizaciA3n que no le es posible al individuo aislado, etc.

A

En el mismo contexto hay una concepciAn de que lo A«espontAjneoA» es lo A«naturalA», entendiendo por
espontAjneo aquello que se hace o se elige sin previo discernimien—to: A«asA— como te saleA».

Esto supone que los condicionamientos son A«aA+adidosA» externamente a la A«naturalezaA» de la persona
y no la integra, lo cual es falso, ya que la A«naturaleza humanaA» no es algo abstracto sino algo histA3rico
concreto, y por tanto indivisiblemente cultural, social, y estructural.

33



A su vez se estA desconociendo que lo que espontAjneamente A«saleA» de la persona no es otra cosa que la
expresiA3n de todo aquello que ya ha sido introyectado por la propia persona (consciente o
inconscientemente), mAs las resultantes de los estados sicolA3gicos y afectivos que en el momento se
conjugan.

Identificar lo A«espontAjneoA» con lo A«naturalA», ademAjs de suponer un grave desconocimiento de lo
que es A«la naturaleza humanaA», implica tambiA©n un conjunto de actitudes entendidas como A«lo mAjs
autA©nticoA» de la persona y que en realidad son resultado y expresiA3n de lo acrA—ticamente introyectado.

Pretender ser libre de condicionamientos por actuar espontAjneamente, significa un error de graves
consecuencias, porque supone justamente lo contrario. Actuar A«espontA;j;—neamenteA» en este sentido
significa perder la criticidad sobre las propias actitudes.

A

AsA-1lo prlmero a aclarar es que no se puede pretender suprimir todo condicionamien—to ya que supondrA-a
dejar de ser A«histA3rico y concretoA». Pero no solamente no se puede suprimir todo condicionamiento, sino
que ademA|s eso no es positivo para la persona. Lo que sA— se trata es de valorar crA—ticamente los
condicionamientos para rechazar los negativos y asumir los positivos, 1o cuAjl nos lleva al problema de
cA3mo y en base a quA© parA;jmetros realizar esa valoraciA3n.

Siempre el A°nico criterio A©tico vAjlido es la propia A«humanizaciA3nA» de la persona, como ya hemos
visto. En cuanto a la A«libertadA» podemos establecer dos perspectivas complementarias e irrenunciables.

La primera perspectiva, la de la libertad objetiva, supone la posibilidad real de que cada persona pueda
desarrollarse plenamente. Esa posibilidad real de desarrollo, consiste en no sufrir condiciona—mientos
externos tales que no pueda actuar segA°n su propia voluntad. Pero eso no es suficiente, sino que con igual
grado de importancia estA] el generar a su alrededor las condiciones positivas (econA3micas, culturales, etc.)
que le permitan asumir la propia vida personal como un desafA—o positivo a ser construido, y la propia
sociedad como un bien mayor a ser desarrollado.

La segunda perspectiva, la de la libertad subjetiva, implica el proceso real de la persona para hacerse
A«dueA+a de su propla vidaA». Como veremos inmediatamente no se trata de un tema de A«propiedad
prlvadaA» en cuanto A«poseerseA» a SA— mismo, sino muy diferentemente se trata de irse
A«adueA+andoA» de la propia vida no frente a los demA|s sino frente a SA— mismo.

Hacerse dueA=o de la propia vida implica en tA©rminos generales que la persona no vaya pasando por la
vida, sino que sea el verdadero sujeto de sA— mismo. Se trata de que la persona no solamente sobreviva lo
mejor posible, ni que viva y actA° por reacciA3n a lo que la impacta, sino que tomando las riendas de sA—
llegue a ser lo que quiere ser. Persona A«libreA» no es aquella que puede hacer lo que le dA© la gana, pero
que en el fondo no A«esA» nada, sino que persona libre es aquella que de tal modo se ha hecho dueA+a de su
propia vida que ha llegado a ser aquello que querA—a ser.

La libertad no depende de lo que se pueda llegar a A«tenerA» (en riqueza, o en fama o prestigio oen ninguna
otra especie material, espiritual, o de la que sea), sino en lo que se puede llegar a A«<hacer de sA— mismoA».
En definitiva, libre es la persona que ha llegado a ser verdaderamente A«personaA», recorriendo un camino
que es A°nico e irrepetible, porque es el camino para llegar a ser A©1 mismo.

La persona, como ya hemos repetido, no A«esA» sino que A«se construyeA», y para hacerlo el primer paso es
tener un A«proyecto de sSA—A», es decir, un ideal de sSA— mismo que guA—e el propio caminar. Ese
A«proyecto de sA—A» debe ser verdadero para que el camino no lleve a la propia destrucciAn, por lo que
debe permanentemente ser confrontado con los parAjmetros objetivos de lo que es verdaderamente

34



A«humanizanteA» y de lo que es A«deshumanizanteA».

Ese A«proyecto de sA—A» se va concretando en opciones sA3lidas que la persona va realizando y que le
permiten irse A«haciendo a sSA— mismoA». Libertad no es A«poder elegirA», sino que libertad es A«haber
elegidoA» coherentemente y sA3lidamente. Libre es la persona que se ha ido jugando totalmente en opciones
de vida concretas y que las ha mantenido con criticidad por un lado, pero con tenacidad y fidelidad por otro,
de modo de haber llegado a ser A©1 mismo. Libre es la persona que al final de su vida puede decirse con
alegrA—a y paz: A«ha valido la pena vivir, porque he descubierto lo que es ser persona y he llegado a ser yo
mismoA».

A«La libertadA» no existe mA;s que como concepto. En la historia sA3lo existen seres humanos que se van
progresivamente liberando o no. La libertad es un proceso infinito de liberaciA3n, proceso que se basa en irse
progresivamente humanizando o no.

La libertad personal estA; A—ntimamente ligada a la libertad social, aunque no dependa de A©sta. El proceso
de liberaciA3n personal no se da al margen de los demAs, porque nadie puede hacerse persona por sA— sola
sino A°nicamente en el asumir positivamente la radical solidaridad que lo une con los demA|s. Nadie se
A«hace personaA» solo, sino que A«mutuamenteA» nos hacemos personas. Nadie A«se liberaA» al margen
de los demA;s, sino que A«mutuamenteA» nos liberamos en un mismo proceso. Obviamente cada uno
realizarA| un proceso A°nico e irrepetible, pero jamAs solo. Nadie puede liberarse manteniendo relaciones de
esclavitud u opresiA3n con los demAjs.

Tampoco nadie puede liberarse al margen del proceso que estA; realizando la sociedad que integra. La
persona es 100% individualidad y es 100% socialidad. Nadie puede liberarse plenamente si es parte de una
sociedad esclava u oprimida. La dinAjmica persona de liberaciA3n necesita insertarse en una dinAjmica
mucho mA ;s amplia de liberaciA3n de la sociedad entera. Su proceso de liberaciA3n personal le exige
impulsar la liberaciA3n global y estructural, y el proceso de liberaciA3n social impulsa a la persona a
desarrollar un proceso serio de liberaciA3n personal.

Todos son condicionamientos y ninguno es determinaciA3n. Una persona puede liberarse al interior de una
sociedad oprimida, siempre y cuando estA© realmente luchando contra la opresiA3n social. Y una sociedad
puede estar liberAjndose y en su interior haber personas totalmente cerradas a ese proceso. Siendo eso verdad,
no obstante, ni persona ni sociedad pueden ser plenamente libres si no es en un proceso comA®n.

Volviendo al comienzo de este planteo, la libertad consiste en no sufrir condicionamientos negativos. Libertad
es A«libertad deA» todo aquello que conduce a la persona a actitudes o acciones deshumanizantes. El proceso
de liberaciA3n personal mutua, implica el irse desprendiendo de todo aquello que desde el exterior o desde el
interior de sA— mismo lo A«esclavizanA».

El proceso de liberaciA3n no es un proceso de A«apropiaciA3nA» sino justamente al contrario, es un proceso
de desprendi—miento. Saber A«renunciarA» aunque cueste y duela, no como masoquismo o como un
abstracto proceso de A«purificaciA3nA», sino como A°nico medio de no quedar atrapado por las cosas.

A«PoseerA» me esclaviza porque me lleva a dedicar la vida a A«defender lo mA—oA». En la medida en que
la persona es capaz de renunciar a A«ser ricoA» (adquirir y defender bienes me lleva a dedicarle la vida a esos
bienes), a A«ser valoradoA» (la fama y el prestigio me llevan a dedicar mi vida a no A«romperA» esa
imagen), a A«ser autA3nomoA» (no depender de nadie en ningA°n sentido me lleva a endurecer

sistemA |jticamente el corazA3n y la conciencia), etc. Inclusive A«liberarseA» de la propia vida, porque
aferrarse a ella a cualquier precio implica vivir para sobrevivir. La renuncia concreta tiene sentido como
A«desprendimientoA» que libera.

Pero la libertad no es A°nicamente A«liberarse deA», ya que el fin no puede ser la mera renuncia, sino la

35



renuncia necesita estar en funciA3n de algo que vale la pena. Liberarse es tambiA©n A«liberarse paraA»
realizar el propio proyecto de sA—.

A

La pregunta fundamental no es tanto A«de quA© liberarseA» sino A«para quA© liberarseA». Ese A«para
quA©A» no es algo posterior como si el ser libre fuera condiciA®n previa para llegar a algo, sino por el
contrario, el A«para quA©A» es la propia liberaciA3n. Hacerse dueA+o de la propia vida, significa tener claro
y haber realizado en la prAjctica el propio sentido de vida. No se puede llegar a ser uno mismo si no se tiene
claro para quA®© se vive, no se puede construir a sA— mismo si no se tiene claro hacia donde se camina y
adonde se quiere llegar.

Por eso, libre es la persona que descubre y asume el para quA© de su vida, y en base a opciones serias y
profundas conduce su vida por ese camino, clarificando y revitalizando permanentemente el ideal al que
tiende con todas sus fuerzas.

La libertad no es un hecho sino que es un proceso. No existe A«la libertadA» sino que por un lado existen
espacios y posibilidades concretas para que las personas y sociedades puedan descubrir y asumir realmente su
propia historia (objetividad), y por otro lado existen personas que buscan con todas sus fuerzas ser las
dueA+as de su propia vida (subjetividad).

Por lo mismo nadie puede A«liberarseA» solo o al _margen de los demA|s. La persona, como ser de relaciones
que es no puede desprenderse de ellas para ser A«A®©l mismoA», por el contrario, de ese modo solamente
entrarA—a en un proceso de progresiva pA©rdida de sA— mismo. La liberaciA3n implica la globalidad de la
persona, y eso necesariamente abarca la totalidad de relaciones interpersonales y sociales que forman parte de
la persona. Nadie puede hacer el proceso de liberaciA3n sin generar espacios y condiciones concretas para la
liberaciA3n objetiva de los demAs, y sin estimular a los demA s a asumir sus propios procesos de
liberaciAn.

La libertad es un proceso porque jamAs tiene un punto de llegada final. Siempre es incompleta y contiene
ambigAlsedades, y siempre necesita mayor desarrollo. Ninguna persona o sociedad puede considerarse
plenamente A«libreA», ya que eso significarA—a de hecho la renuncia a seguir creciendo (porque A«ya no se
puede mejorar la realidadA»), y de ese modo se caerA—a en una resignaciA3n totalmente esclavizadora. En
ese mismo instante se dejarA—a de ser dueA=+o de la propia vida.

No se puede dedicar a A«mantenerA» la libertad alcanzada sin buscar acrecentarla, so pena de perderla
inmediatamente. No se puede ser cautivo de la propia libertad conseguida porque esa misma A«libertadA» se
convierte en esclavitud. La libertad es proceso ininterrumpido e infinito: ni se puede parar, ni se le pueden
poner 1A-mites.

En algunos medios se pretende que las instituciones sociales A«atentanA» contra la libertad de la persona
porque las condicionan en su actuar. En esta A«bolsaA» caen especialmente el Estado y la Iglesia, pero
tambiA®©n los partidos polA—ticos, los sindicatos, etc.

Ya hemos visto como todo en la historia A«condicionaA», y eso es inevitable, pero tambiA©n hemos visto
que los condicionamientos son negativos o positivos y por tanto no descartables en sA— mismos. Toda
instituciA3n histArica, padece de ambigAYsedades y de estructuras internas que facilitan o entorpecen los
procesos de liberaciA3n. Esto exige una actitud permanentemente crA—tica de modo de saber discernir unas
estructuras de otras, porque pretender que una instituciA3n sea A«perfectaA» es, como vimos reciA®©n,
abandonar el proceso de liberaciA3n.

Pero lo que no es admisible es plantearse el mero descarte de una instituciA3n porque contenga aspectos

36



deshumanizantes. TambiA®©n las personas individualmente los tienen, y tampoco son en modo alguno
A«descartablesA». De ese modo se pierde todo lo sA— humanizante que toda instituciA3n tambiA®©n tiene. Lo
que se trata entonces es de comprometerse con la permanente purificaciA3n de las instituciones, no desde
A«afueraA» sino como parte integrante e interesada de las mismas, y como parte del propio proceso de
liberaciA3n.

Lo grave del planteo no es tanto el negar la validez de ciertas instituciones sino el pretender Axser libresA»
por sA— mismos, ante sA— mismos, y al margen de toda posible instituciA3n. Esto es ahistA3rico y constituye
una verdadera falacia. Con todas sus limitaciones, pero las instituciones son las mediaciones imprescindibles
de la relacionalidad social organizada. Sin ellas no existe sociedad como tal, y sin sociedad es imposible el
proceso de humanizaciA3n. El proceso de liberaciA3n, como proceso de humanizaciA3n, pasa inevitablemente
a travA©s de las instituciones sociales.

El llamado del SeA=or al hombre es a ser A«SeA+orA» del mundo y la historia, seA+orA—o que a imagen del
de Dios no es opresor sino liberador. Ese llamado no tiene IA—mites, y el mismo SeA+or permanentemente
nos impulsa a superar los IA—mites histA3ricos que nosotros mismos creemos tener. Por eso el proceso de
liberaciA3n personal, social y cA3smica, no son separables, ni tienen mA s 1A—mite que el de nuestro propio
empeA+o0. EmpeAzo que no es individual, sino que es proceso que generaciA3n tras generaciA3n y persona
tras persona van realizando hacia la plena y total humanizaciA3n.

En cristiano, a ese proceso hecho por Dios y por los hombres 51multA‘neamente Y que es un proceso de
AdliberaciA3n paraA» llegara ser plenamente A«humanosA», se le llama A«Historia de SalvaciA3nAx».

A

PARTE II

PROPUESTA ANTROPOLA GICA DIFUNDIDA (ERRA NEA)
A

Un segundo grupo de afirmaciones contenidas en esta propuesta antropolA3gica tiene que ver directamente
con lo econA3mico. Catalogarlo como A«segundo grupoA» tiene A°nicamente una funciA3n de ordenamiento
del tema, pero en modo alguno significa que ni en la 1mportanc1a de la propuesta ni en la del anAjlisis que
estamos haciendo, estas afirmaciones sean de A«segundo nivelA».

Obviamente el centro del planteo sigue siendo la A«persona-individuoA». A su vez, el centro de la
A«persona-individuoA» es su libertad incondicionada, es decir, libertad entendida como ausencia de todo
condicionamiento externo para llevar adelante su propia racionalidad en funciA3n de sus propios intereses[1].

Esto se apoya en un principio bAjsico e ineludible: el de la propiedad privada de los bienes, incluyendo los
recursos. Desde las tres perspectivas de fundamentaciA3n posible, se sostiene el valor de la propiedad privada:
como desarrollo innegable en la historia (fundamento histA3rico), desde la A«ley natural A» (fundamento
deontolA3gico), y desde la A«prosperidadA» que genera (fundamento teleolA3gico)[2].

La propiedad privada es presentada como inseparable de la libertad y del estado de derecho, y no sA3lo unidos
por un vA—nculo extrA—nseco, sino como condiciA3n de posibilidad: sA3lo a partir de la propiedad privada es

posible la libertad y el estado de derechol[3].

De este modo, la propiedad pasa a ser inclusive un valor moral a desarrollar, ya que se convierte en la base de
la libertad y, como veremos, en el medio para lograr los propios intereses.

37



Dependiendo de las diferentes corrientes, el acento estarA; centrado mAjs en el irrestricto derecho sobre los
bienes en propiedad (incluida la propia persona entre ellos)[4], o se aceptarA| una cierta regulaciA3n de la
misma en funciA3n de su propio mantenimiento[5]. Obviamente el A«derecho de propiedadA» incluye en
sA— mismo el derecho mAjs 0 menos absoluto (segA°n las mismas corrientes) a disponer arbitrariamente de
ellos en su utilizaciA3n.

La persona-individuo identifica de tal modo la propiedad privada de los bienes con la libertad que, aunque no
se lo manifieste siempre en forma directa y explA—cita, no ve con buenos ojos el A«derecho universal al
bienestarA» en cuanto que realizarlo en la prAjctica supondrA—a la violaciA3n de los derechos (inalienables)
a la propiedad de algunos, y eso serA—a equivalente a negar su libertad[6].

A su vez, la persona-individuo no es autosuficiente sino que, por el contrario, para satisfacer sus intereses
necesita del concurso de bienes y recursos de los que A©I personalmen—te no dispone en propiedad. De este
modo se plantea la necesidad de lograr esos bienes y recursos de algA°n modo.

Los A«interesesA» de la persona-individuo son esencialmente A«desconocidosA», dado que el ser humano es
inabarcable e impredecible por la ciencia. La A«ignoranciaA» antropolA3gica insalvable impide prever y por
tanto planificar en modo alguno los intereses o deseos de las personas-individuos[7]. Por este camino se llega
a la inevitabilidad del libre intercambio entre las diferentes personas-individuos, de modo que cada uno pueda
alcanzar la realizaciA3n de los intereses que tiene. Ese libre intercambio no es otra cosa que el
A«mercadoA»[S]. El mercado es, pues, una instituciA3n espontA;nea del ser humano|[9].

El A«mercadoA» como lugar A3ptimo de intercambio de bienes para permitir el logro de los intereses
particulares se articula en base a un elemento distintivo: el A«precioA»[10]. A travA©s de A©I se articula la
A«ofertaA» y la A«demandaA» que es el nexo vinculador entre las personas-individuos en cuanto buscan
alcanzar sus intereses particulares. El mercado es pues el mecanismo por el que es posible A«venderA» y/o
A«comprarA» lo necesario para alcanzar la realizaciA®n de los propios intereses.

El acceso al mercado como mecanismo donde adquirir lo necesario para el logro de los propios deseos se
denomina habitualmente A«consumoA». Dado que la libertad de la persona-individuo en cuanto capacidad de
lograr la realizaciA3n de los propios intereses o deseos se basa en el acceso a los recursos que necesita, asA—
la persona-individuo se convierte, de hecho, esencialmente en A«consumidorA»[l 1].

Aungque hay en el planteo una cierta ambigAYsedad, la tA3nica general apunta a que el mercado es capaz de
resolver todas cuestiones relativas a la relaciA3n entre las personas[12]. La ambigAY4edad radica en que
mientras se plantea la necesidad de que ciertos aspectos sean cubiertos a nivel colectivo de la sociedad (p.e. la
seguridad, el sistema jurA—dico, etc.), y por tanto deben ser brindados por el estado, por otro lado se van
desarrollando iniciativas que tienden a la inclusiA3n de esos mismos servicios en la A3rbita particular privada.
De ahA— que, en la prActica, la tendencia del planteo sobre los alcances del mercado se acerque al de la
totalidad de la dimensiA3n humana.

Hay tambiA©n planteos en el sentido de que no se trata de un A°nico mercado sino que existen en la realidad
mA°ltiples mercados que atienden a muy diferentes aspectos de la realidad humana[13]. No obstante esta
diferenciaciA3n, todos esos A«mercados parcialesA» estAjn no solo vinculados entre sA—, sino que estAjn
realmente entrelazados de tal manera que en definitiva constituyen una especie de mercado total.

Ese mercado genera a su vez A«competenciaA»[14], que es vital como mecanismo de bA°squeda de
A«eficaciaA», lo que se traduce en un A«desarrollo tecnolA3gicoA» que a su vez produce un crecimiento

inigualable de bienes.

El A«desarrolloA» es identificado con ese crecimiento sustantivo de bienes, ya que a travA©s de A©] es
posible la satisfacciA3n mayor de A«interesesA» particulares, lo cual aumenta las posibilidades de

38



A«posesiA3nA» por parte de la persona-individuo y consiguientemente su libertad[15].

De este modo el mercado es presentado como verdadero (y A°nico) A«motorA» del desarrollo. A su vez, el
mercado tiene como condiciA3n esencial de autenticidad la existencia de la propiedad privada de los bienes,
ya que sA3lo asA- el intercambio (compra/venta) serA—a expresiAn de la libertad de la persona-individuo

que de este modo procura la realizaciA3n de sus propios intereses.

Ese conjunto de elementos: desarrollo-abundancia, eficacia-competencia-tecnologA—a, satisfacciA3n de
intereses o deseos individuales, se basan en ese elemento clave que es el mercado. A su vez, el mercado
supone ademA s otra virtud: la de generar democracia[16]. No se trata de una vinculaciA3n generativa directa,
sino de una vinculaciA3n por correspondencia y sintonA—a. El mercado necesita de un marco jurA—dico y
polA—tico que es directamente correlativo al de la democracia, y por tanto ambas confluyen en una comA°n
necesidad.

La perspectiva valAdrica de esta vinculaciA3n entre democracia y mercado es variada entre los diferentes
autores, y va desde una valoraciA3n francamente positiva de esa concordancia[17], hasta una aceptaciA3n de
que la combinaciA3n de ambos constituye un sistema deficiente, pero el menos malo frente a todas sus
alternati—vas[18].

A

RESPUESTA A ESA ANTROPOLOGA A:
DESARROLLO Y ACCESO A LOS BIENES
A

1. EL DESARROLLO

A

A
1.1. DESARROLLO Y BIEN COMA N
A

Tal como fue explicado en la parte anterior, la eticidad de la sociedad se concreta en la persecuciA3n de su
bien comA°n que implica de por sA— la plena realizaciA3n de la sociedad en SA— misma y de todos sus
integrantes.

En este sentido, surge un elemento de primordial importancia para la permanente realizaciA3n del bien
comA°n: el desarrollo. En una realidad en constante transforma—ciA3n, como lo es la contemporA;nea, el
desarrollo de una sociedad constituye su dinamismo esencial en cuanto a la posibilidad real de articular el bien
comA°n.

Tan fuerte es la vinculaciA3n entre ambos conceptos que con facilidad se los confunde o se los utiliza como
sinA3nimos, cuando en realidad se trata de diferentes niveles de realidad. El bien comA®n habla de A«una
finalidadA» de la sociedad (realizarse a sSA— misma), que es finalidad de sentido y de destino (A«identidadA»
como recuperaciA3n de sus raA—ces, como actualidad de existencia histAdrica, y como proyecto de sA— para
el futuro). Siempre el bien comA°n es finalidad, si bien, se trata de una finalidad actuada en proceso y no
sA3lo como meta A°ltima a alcanzar.

En cambio, el desarrollo habla de A«un instrumentoA», que no tiene sentido en SA— mismo sino A°nicamente

39



en funciA3n de una finalidad que lo trasciende. El A«desarro—1lloA» siempre implica la pregunta del A«para
quA©A» y del A«hacia dondeA», nunca termina en sA— mismo ni puede orientarse por sA— mismo.

En sA— mismo el A«desarrolloA» implica un A«crecimientoA», pero crecimiento que no es A°nicamente
cuantitativo[19], sino principalmente cualitativo. A su vez ese crecimien—to ni es lineal ni es homogA®©neo,
sino que tiene prioridades que son en algunos aspectos coyunturales, y en otros son prioridades que se
desprenden de la esencia de la finalidad perseguida.

AsA-, el A«desarrolloA» es un instrumento imprescindible del bien comA°n. Es imprescindible, porque sin
un dinamismo de crecimiento no es posible realizar el bien comA®°n, ya que pensarlo en forma estA;jtica es
cerrarlo al futuro y por tanto negarlo en sA— mismo[20].

Pero a su vez es A«instrumentoA», ya que su sentido lo recibe desde el bien comA®n, y A°nicamente en la
medida en que estA; directa y claramente referido al bien comA®n es que se constituye en un A«bienA» para
la sociedad. El A«crecimientoA», en cualquier sentido o dimensiA3n, que no estA© integrado plenamente al
bien comA®°n, en la prA;ctica se constituye en un enemigo de la globalidad de sentido y realizaciA3n de la
propia sociedad.

A
1.2. EL A«PROYECTO DE DESARROLLOA»

El desarrollo se encuadra en el proyecto de sA— que tiene de frente al futuro la propia sociedad. Proyecto de
sA— que es aquello que quiere llegar a alcanzar, que es aquello que quiere construir en sA— y consigo misma,
que es aquello que quiere llegar a ser. El desarrollo es instrumento de posibilidad de llegar a ser lo que la
propia sociedad quiere llegar a ser.

AsA- el A«desarrolloA» no es una realidad en sA— misma sino en cuanto que se encuadra en un
A«proyectoA». El A«proyecto de desarrolloA» es la realidad del futuro que se va haciendo posible y
realizando ya en la actualidad.

No se puede proyectar el desarrollo sA3lo como realidad de futuro a la que hay que sacrificar el presente, sino
que exige que ya en el presente de vaya realizando esa realidad en construc—ciA3n. A su vez, tambiA®©n exige
orientar los esfuerzos del presente de modo que no termine en sA— mismo, sino que se convierta en el camino
real de un futuro en construcciA3n.

El desarrollo es, pues, el proyecto de sA— mismo que la sociedad va haciendo posible y actualizando en el
presente. Como proyecto de sA— mismo, incluye un ideal que se quiere alcanzar, y al mismo tiempo, incluye
la realidad histA3rica que le toca vivir.

Para ser real, el desarrollo necesariamente debe incluir ambas dimensiones: la ideal-axiolA3gica y la
real-histA3rica. La primera permite perseguir otros horizontes de realizaciA3n social mAjs elevados y plenos
que los actuales. La segunda previene contra un utopismo imposible histA3ricamente.

Esto exige por un lado, que la sociedad como tal defina[21] en forma explA—cita su ideal, de modo que no
quede referida exclusivamente al enunciado de algunos valores de contenido mA;s o menos vago y/o

mA-—tico, sino que incluya objetivos axiolA3gicos de tipo estructural concreto.

Por otro lado, exige un serio y permanente anAlisis de la realidad actual, en cuanto a percibir con la mayor
claridad posible las posibilidades y limitaciones que en cada campo de la realidad se presentan.

El A«proyecto de desarrolloA» es el intento sistemAjtico de conjugar histA3ricamente ambos elementos:

40



realidad presente y aspiraciA3n futura. Conjugarlos implica tener en cuenta varios elementos fundamentales,
entre los cuales quiero destacar tres.

En primer lugar que todo aterrizaje a la realidad histA3rica de un ideal implica de por sA— un
empobrecimiento. Entre ideal y concreciA3n histA3rica hay un salto cualitativo inevitable que la sociedad
debe asumir no como fracaso sino como parte de un proceso nunca acabado.

En segundo lugar, siempre la concreciA3n histA3rica plantea perfiles nuevos, no previstos, que exigen un
replanteo del ideal a construir, aunque sea un replanteo parcial. Se trata de una tensiA3n dialA©ctica entre
ideal y concreciA3n histA3rica donde ambos se alimentan y cuestionan mutuamente. El proyecto de desarrollo
es esencialmente dinAjmico.

En tercer lugar, todo proyecto de desarrollo implica ordenar los recursos conque se cuenta de un modo
adecuado de modo de optimizar el resultado obtenido. Pero dado que los recursos son siempre escasos,
ordenarlos en funciA3n de un resultado implica lo que habitualmente se llaman A«costosA». Es fundamental,
pues, que el proyecto de desarrollo incluya la definiciA3n de los costos que se estAjn dispuestos a asumir
(normalmente la velocidad de crecimiento depende en gran medida del volumen de costos que se asuman), y
de quA© sectores de la sociedad son los que van a cargar con €sos Costos.

El A«desarrolloA» como proyecto de sA— que tiene de frente al futuro la sociedad en funciA3n de su bien
comA°n, se constituye mA;js bien en un A«proyecto de desarrolloA» que progresivamente se va realizando en
la historia.

A
1.3. LAS DIFERENTES DIMENSIONES DEL DESARROLLO
A

Con extraordinaria facilidad se reduce el concepto de desarrollo al A«desarrollo econA3micoA», e incluso
muchas veces se confunde el desarrollo con el mero A«crecimiento econA3micoA» (aumento de los bienes
materiales a disposiciA3n).

La razA3n de ello no es gratuita ni casual, ya que lo econA3mico es una mediaciA3n bAjsica de la
relacionalidad social en todas las dimensiones. Sin embargo, reducir el desarrollo de la sociedad al
A«desarrollo econA3micoA» constituye, en la teorA—a y en la prAjctica histArica, una central negaciAn del
bien comA®°n, y por tanto en una verdadera tergiversaciA3n del desarrollo.

La realidad de la sociedad abarca una pluralidad de dimensiones que simultAjneamente gozan de una cierta
autonomA-—a de estructuraciA3n (cada una configura un sistema de estructuras sociales de comprensiA3n y
actuaciA3n), pero que tambiA®©n son inseparables en la vida social concreta.

En base a la encA—clica Sollicitudo Rei Socialis[22] podemos establecer, sin Ajnimos de exahustividad, al
menos seis dimensiones constitutivas intrA—nsecas a un verdadero desarrollo. Esas dimensiones o
A«nivelesA» de la realidad social los podemos enunciar como: nivel A«religiosoA», nivel A«culturalA,
nivel A«econA3micoA», nivel A«polA—tiCOA», nivel A«socialA», y nivel A«relacional A».

Aunque mA s adelante apuntemos algunos elementos del contenido de cada uno de esos niveles, por lo pronto
interesa constatar que ninguno de ellos es reducible ni subsumible en otro, y que por lo tanto cada uno de ellos

exige un desarrollo propio.

Tampoco es posible A«renunciarA» al desarrollo de ninguna de esas dimensiones, ya que en la medida en que

41



son ciertamente constitutivas de la realidad, su estancamiento, o peor aA°n su desconocimiento, implica una
mutilaciA3n arbitraria del ser social y consiguientemente implica su frustraciA3n.

El desarrollo de la sociedad exige el crecimiento armonioso y ponderado de todas las dimensiones, y por tanto
un verdadero proyecto de desarrollo debe incluir necesariamente este crecimiento diferenciado y ponderado
de todos y cada uno de los niveles de la realidad social.

Cierto que no es posible prever todas las dimensiones de la realidad, ni establecer metas precisas para cada
una de las dimensiones en un proyecto de desarrollo. Sin embargo ello no habilita a prescindir de ninguno de
esos elementos. SA— es posible (y necesario) tenerlas todas en cuenta y, dentro de las limitaciones, prever los
desequilibrios y omisiones que deben corregirse a partir de la atenciA3n despropor—cionada a uno de los
niveles.

De todos modos, mucho mAjs claro aA°n es que no se puede unilateralizar el desarrollo como A«desarrollo
econA3micoAx». Por ello, de ningA°n modo es aceptable un proyecto de desarrollo que se base A°nicamente en
aspectos econA3micos o que tenga solamente metas en este sentido[23].

MuchA—simo menos serA—a aceptable un proyecto de desarrollo que explA—cita o implA—citamente
supusiera que el desarrollo econA3mico generase por sA— un desarrollo de las otras dimensiones. Por el
contrario, el pretender que el desarrollo de cualquiera de las dimensiones, por sA—, genera el desarrollo de las
otras, tiene como consecuencia prA;ctica la negaciA3n (y destrucciA3n) de las otras dimensiones.

La dimensiA3n econA3mica contiene una tentaciA3n muy grande ya que permite un tipo de metas y
mecanismos mucho mAjs fA ,Cllmente delimitables matemA jticamente que las otras dimensiones. No
obstante, esa es una verdadera A«tentaciA3nA», que puede constituir un economicismo verdaderamente
alienante de personas y sociedades[24].

A
1.4. LA REALIDAD AMBIGUA DEL DESARROLLO
A

Desde la perspectiva teolA3gica, el A«desarrolloA» y su contenido especA—fico tiene una importancia muy
relevante dado que su realidad histA3rica es parte integrante de la Historia de SalvaciA3n. En este sentido ha
resultado clave la afirmaciA3n del Concilio Vaticano II que lo vincula con la construcciA3n del Reino de Dios:

"La espera de una tierra nueva no debe amortiguar, sino mA;s bien avivar, la preocupa—ciAsn de
perfeccionar esta tierra, donde crece el cuerpo de la nueva familia humana, el cual puede de alguna manera
anticipar un vislumbre del siglo nuevo. Por ello, aunque hay que distinguir cuidadosa—mente progreso
temporal y crecimiento del reino de Cristo, sin embrago, el primero, en cuanto puede contribuir a ordenar
mejor la sociedad humana, interesa en gran medida al reino de Dios."”

GS 39

AsA— la misiA3n del cristiano en el mundo tiene directa relaciA3n con la construcciA3n de un autA®©ntico
desarrollo (A«progreso temporalA» en lenguaje del Concilio), ya que en ello se juega en gran medida el
propio crecimiento del reino de Cristo.

El contenido del concepto de A«desarrolloA» estAj explicitado en extenso por primera vez en el magisterio

eclesial en la encA—clica Sollicitudo Rei Socialis, como veremos mAs adelante. En ella se hace un anAjlisis
de la realidad contemporAjnea, mostrando sus signos de esperanza asA— como la presencia de estructuras de

42



pecado a nivel universal.

Pero la realidad del desarrollo es ambigua. Desde nuestro tema, en la Sollicitudo Rei Socialis 1o central estA;
referido por un lado, a lo que son los conceptos equivocados de desarrollo, y por el otro, el concepto vA;lido
del mismo[25]. Dentro de lo que son concepciones equivocadas del desarrollo podemos encontrar una que es
de tipo A«teA3ricoA» y que se refiere a un desarrollo como crecimiento positivo, material, e ilimitado[26].

El otro tipo de concepciA3n equivocada del desarrollo es de tipo A«prAjcticoA» y esta configurada por lo que
paradojalmente es llamada A«sA°per desarrolloA»[27], y que al igual que la miseria del subdesarrollo, ahoga
los deseos mA s profundos del hombre. Ese A«sA°per desarrolloA» es identificado con la "llamada
civilizaci&n del A«consumoA» o consumismo".

A continuaciA3n, se presentan algunos elementos fundamentales del concepto vA;lido de desarrollo desde la
perspectiva teolA3gica. Esos elementos los podemos sistematizar de la siguiente manera:

1) El hombre y todos los hombres son y deben llegar a ser imagen de Dios. Cada hombre es una A°nica
expresiA3n como imagen de Dios, pero no es una i—-magen estAjtica sino una vocaciA3n originaria a ser
desarrolla—da[28]. Ese desarrollo se debe dar en un "jardA—n" (espacio de tiempo y lu—gar). Ese "jardA-n"
son los elementos necesarios para desarro—llarse como imagen de Dios. Los bienes del "jardA—n" estAjn
destinados antes que na—da, a todos (repetido muchas veces), porque todos tienen la misma voca—ciAn, y
ninguno puede ser privilegiado.

2) La dimensiAsn social del concepto de desarrollo. El desarrollar la ima—gen de Dios, no se puede considerar
en sentido individualA—stico. "El hombre es fundamentalmente social". Nadie puede desarrollarse solo, ni a
costa de otro. Y lo mismo se aplica a grupos y pueblos[29].

3) La realidad del pecado y la amenaza del pecado. Esa autorrealizaciA3n del hombre dentro del "jardA—n"
no es algo automAtico o garantido[30]. Hay muchas posibili-dades de "desviaciones". Si no se acepta la
realidad del mal y el pecado, no se puede explicar muchas experiencias persona—les y como pueblo, negativas.
El desarro—llo estAj bajo la constante ame—naza del pecado. Si no se acepta esto, no se puede hablar de
cambio personal, porque todos estamos sometidos a un proceso indefectible de la historia.

4) La dimensiAsn escatolA3gica. A pesar de la amenaza del pecado, estA; la realidad de la redenciA3n de
Cristo que ha derrotado al pecado. Este elemento optimista es fundamental ya que fundamenta la posibilidad
de cambios reales a nivel personal y social. Da una dimensiA3n no sA3lo de la superaciA3n del pecado (de la
negatividad), sino al mismo tiempo da una dimensiA3n nueva de la fraternidad entre los hombres[31].

La redenciA3n no se realiza sA3lo en los individuos sino tambiA®©n en los pueblos y el universo entero. La
escatologA—a no sA3lo marca una nueva relaciA3n entre Dios y el hombre sino tambiA®©n entre los hombres
entre sA—[32].

A

1.5. EL CONTENIDO DEL DESARROLLO

A

QuA® es el desarrollo no aparece como evidente e inmediato. La propia realidad de ambigA4edad del
desarrollo, que de no ser verdadero se convierte en tan deshumani—zante como lo es la A«miseria del

subdesarrolloA», lleva a la necesidad de profundizar en su contenido. Para no hacer aquA— un anAjlisis
tA©cnico detallado del documento, presentaremos una sA—ntesis de lo que integra el verdadero desarrollo.

43



Para ello tomamos seis niveles de la realidad, indispensables de ser considerados, con la doble vertiente
segA°n el concepto equivocado y segA°n el concepto verdadero.

El primero[33] que consideraremos es el A«nivel religiosoA». Desde esta perspectiva, el falso desarrollo
consiste en la negaciA3n teArica y/o prAjctica de lo sobrenatural y de la dimensiA3n trascendental y religiosa
del ser humano.

Por el contrario el verdadero desarrollo implica la toma de conciencia y explicitaciA3n prA;ctica de la fe en
Dios y del respeto (en sentido activo) de la dimensiA3n religiosa del ser humano.

El segundo nivel que consideraremos es el A«culturalA». AquA—, el falso desarrollo se basa en un sistema
axiolA3gico que presenta en la prAjctica la ganancia individual y el poder como valores absolutos y centrales.
A su vez, el verdadero desarrollo supone que el cuerpo social y sus miembros defiendan en la prA;ctica la
A«solidari-dadA» como valor central.

El tercero, es el A«nivel econA3micoA». En AQ], el falso desarrollo estAj dado por las estructuras que
conllevan: la maximizaciA3n de la ganancia indivi—-dual o del Estado; destrucciA3n de la subjetividad creativa
y del derecho de ini—cia—tiva econA3mica de personas y grupos; la falta de respeto al medio am—bien—te; el
colocar los intereses eco—nA3micos naciona—les por sobre los de la humanidad, etc.

Por el contrario, el verdadero desarrollo conlleva: la movilizaciA3n de iniciativas in—di—viduales y colectivas
para satis—facer necesidades bA;sicas de to—dos; el crecimiento prAjctico de la conciencia ecolA3gica; el
sostenimiento de una economA-—a internacional solida—ria, etc.

En cuarto lugar, tenemos el A«nivel polA—ticoA». En este nivel, el falso desarrollo estA; dado por dos
elementos complementarios: el desconocimiento prA;jctico de los derechos humanos; y el sostenimiento de un
sistema polA—tico excluyente de sectores de poblaciA3n, o que protege minorA—as privilegiadas.

A su vez, el verdadero desarrollo estA; dado por el pleno respeto de los derechos humanos; y por el
sostenimiento de un sistema polA—tico participativo (con especial A©nfasis en una verdadera democracia).

El quinto nivel considerado es el A«socialA». En A©], el falso desarrollo estA;] dado por la igualdad formal
pero desigualdad real entre grupos o clases so—cia—les en la consideraciA3n social y el acceso a los bienes
sociales; por la desigualdad de oportunidades; por el alto nivel de pobreza extrema.

Por el contrario, el verdadero desarrollo consiste en la existencia de pocas desigualdades reales en la
consideraciA3n y/o acceso a los bienes sociales; en la igualdad de oportunidades gene—ra—lizada; en la
pobreza extrema totalmente eliminada.

A

El sexto y A°ltimo nivel que consideramos en el A«nivel de relacionalidad interso—cialA» o mAjs
especA—ficamente de A«relaciones internacionalesA». AquA—, el falso desarrollo estA; dado por el
sostenimiento de una polA—tica de bloques; por el imperialis—mo cultural; los proteccionismos injustos; los
meca—nismos econA3micos, sociales, polA——ticos y culturales en bene—fi—cio de los paA—ses mAjs ricos.

A su vez, el verdadero desarrollo estA; dado por: el pleno respeto a la identidad de cada pue—blo; por una
divisiA3n internacional del trabajo equitativa; por organizacio—nes regionales inspiradas en la igualdad, la
libertad y la participa—ciA3n; por la transfe—rencia de tecnolo—gA—as apropiadas; por organizaciones

internaciona—les no instrumenta—lizadas.

Como se ve, este cuadro no pretende en modo alguno ser exhaustivo, pero SA— permite tomar conciencia de la

44



multiplicidad de dimensiones y niveles de la realidad que deben ser tenidos directamente en cuenta para poder
hablar verdaderamente de desarrollo. A su vez, tambiA©n permite ver cA3mo el crecimiento unilateral de uno
de los niveles con el retraso (o incluso la negaciA3n prAjctica) de otro u otros de los niveles implica de por
sA— la negaciA3n real del A«desarrolloA».

Del cuadro anterior se desprende claramente que el autA®©ntico desarrollo no es reducible a una sola
dimensiA3n, sino que debe abarcarlas todas simultAjneamen—te. El A«proyecto de desarrolloA» de un pueblo,
exige el crecimiento armonioso y ponderado de todos los niveles de la realidad.

A
2. EL DESTINO UNIVERSAL DE LOS BIENES Y LA PROPIEDAD

A

A
2.1. PERSPECTIVA
A

Punto central de todo el planteo antropolA3gico que estamos contestando es el referido a la propiedad privada
de los bienes. Aunque parece ser un tema con cada vez menor relieve en la argumentaciA3n, sin embargo
permanece como uno de los ejes fundamentales sobre los que se apoya todo el planteo. No es posible
mantener en pie todo el resto del edificio antropolA3gico planteado, si en su base no se encuentra
indiscutiblemente establecido el A«derecho (inalienable) a la propiedad privadaA».

El derecho de propiedad privada ha sido sostenido por el magisterio de la Iglesia desde siempre al condenar el
A«hurtoA». No obstante, junto con este principio se encontraba el otro que establecA—a que el
A«indigenteA» tenA—a derecho a A«tomarA» lo que necesitaba realmente para vivir. MAjs allAj resulta
obvia la insistencia explA—cita y directa de Padres, y Santos de la Iglesia de todos los tiempos en cuanto a la
obligaciA3n evangA©lica de A«compartirA» los propios bienes, por deber de A«justiciaA».

Con todo, este tema tiene un salto cualitativo en la segunda mitad del siglo pasado donde, desde una
perspectiva de la estructuraciA®n social, se hacen afirmaciones acerca del carAjcter de A«derecho naturalA»
de la propiedad prlvada[l] En estas afirmaciones se ha basado en gran medida la pretendida
A«cristianizaciA3nA» de una concepciA3n de la propiedad en forma prA,ctlcamente absoluta, que ha llevado
al propio magisterio a progresivamente irla contestando con fuerza, hasta su negaciA3n total[2].

AsA— la Iglesia, sin dejar de afirmar nunca la validez del principio de propiedad privada, fue matizando su
absolutez, pasando por su relativizaciA3n en aras del bien comA®n, hasta la afirmaciA3n directa del Concilio
Vaticano IT acerca de la prioridad del A«destino universal de los bienesA»[3], que se concreta a su vez en la
A«hipoteca social que pesa sobre la propiedad privadaA» tan reiterada por Juan Pablo II.

En los A°ltimos 25 aA+os ha quedado ya firme la prioridad total del destino universal de los bienes frente a la
propiedad privada de los mismos. Ya Populorum Progressio 1o manifestaba con singular fuerza y claridad[4].
En el mismo sentido la encA—clica Centesimus Annus le dedica amplA—simo espacio al tratamiento del tema,
incluido un capA—tulo entero[5].

"Dios ha dado la tierra a todo el gA®nero humano para que ella sustente a todos sus habitantes, sin excluir a
nadie ni privilegiar a ninguno. He ahA—, pues, la raA—z primera del destino universal de los bienes de la

tierra."[6]

En esa frase se condensa el fundamento teolA3gico de la relaciA3n entre el ser humano y la creaciA3n entera,

45



como lugar donde construir fraternalmente el Reino de Dios, y hacernos asA— verdaderamente sus hijos. El
uso que se da a los bienes no solo no es ajeno a la Historia de SalvaciA3n, sino que es parte esencial de la
misma.

Siguiendo con la larga tradiciA3n del Antiguo Testamento, nunca caduca y siempre fortalecida, la propiedad
del universo y cuanto lo habita es exclusiva de Dios. El devenir histA3rico del ser humano sobre la tierra no
puede hacer olvidar esa verdad primigenia. La posesiA3n de la tierra (A«llenen la tierra y somA®©tanlaA» Gn
1,28) no tiene una finalidad en sA— misma, sino que estA; en funciA3n de una vocaciAn universal mA;s alta.

A su vez, la propiedad de la tierra estA] en funciA®n de su verdadera A«posesiA3nA», como instrumento para
la construcciA3n de ese mundo de hermanos donde todos podamos reconocernos y vivir como hijos de Dios.
La A«propiedadA» no es jamA;s un fin en sA— mismo, y mucho menos lo es la A«propiedad privadaA». La
A«propiedadA» estA; en funciA3n de la A«posesiA3nA», y AOsta estA;] en funciA3n del desarrollo pleno de
la humanidad, "sin excluir a nadie ni privilegiar a ninguno".[7]

A
2.2. PROPIEDAD Y DERECHO A LA LIBERTAD
A

Habitualmente se hace especial hincapiA© en el carAjcter de A«derecho naturalA» de la propiedad privada.
Esto es cierto, pero exige una profundizaciA3n.

En primer lugar, por el hecho de que la A«ley naturalA» no es una especie de A«cA3digoA» de deberes y
derechos positivamente establecido. Por el contrario, se trata de la explicitaciA3n de las verdades objetivas
sobre la naturaleza del ser humano, de modo que su formulaciA3n positiva oriente adecuadamente el actuar
correcto del propio hombre.

Al interior de la A«ley naturalA», existe una infinita gama de niveles de verdad, no en cuanto que una
A«verdadA» sea mAjs A«verdaderaA» que otra, sino en el sentido de que hay A«verdadesA» mucho mAjs
centrales que otras para el propio desarrollo pleno del ser humano. No todas las verdades sobre el ser humano
tienen el mismo nivel de importancia.

En segundo lugar, se deriva de lo anterior que, si bien nunca serA; A©ticamente vAlido atentar directamente
contra nlnguna verdad humana ob]etlva (es decir, contra nada que conlleve el rA3tulo de A«ley naturalA»), sin
embargo hay A«leyes naturalesA» que tienen prioridad absoluta sobre otras.

En nuestro caso particular, el A«destino universalA» es una verdad objetiva sobre el hombre que tiene total
prioridad frente a la A«propiedad privadaA», ya que A©Osta no tiene sentido sino como una posible
aplicaciA3n de aquella.

En tercer lugar, por el hecho de que ambas derivan de una verdad aA°n mA;s importante sobre el ser humano
que es su capacidad de ser libre. En este sentido, como lo insisten de diferentes modos los documentos del
magisterio, la propiedad de los bienes o su dominio constituye una dimensiA3n material de la necesaria
autonomA—a del ser humano, condiciA3n de posibilidad de la libertad[8].

No obstante, se debe tener mucho cuidado de no considerar la A«propiedadA» como la A°nica condiciA3n de
posibilidad de la libertad, ya que en modo alguno es la A°nica dimensiA3n de la A«autonomA—aA»
fundamental del ser humano. Mucho menos aA°n, identificar la A«libertadA» del ser humano con su
posibilidad de tener A«propiedadA». Estos son reduccionismos que falsean totalmente el sentido de A«ley
naturalA» que tiene la propiedad de los bienes.

46



Antes de entrar a considerar mA|s cuidadosamente las consecuencias de esos reduccionismos, sintetizamos: la
A«propiedad privadaA» es una de las posibles aplicaciones del A«derecho universalA» de los bienes, que a su
Vez, es expresiAf'n de la dimensiA3n material de la autonomA—a del ser humano, base de su A«derecho
natural a ser libreA».

Tampoco olvidemos en todo este desarrollo que no estamos hablando de una A«persona-individuo sino de,
como vimos en la parte anterior de este trabajo, de una A«personaA» en sentido A—ntegro, es decir:
original-social-estructural.

A
2.3. DESDE LA ANTROPOLOGA A
A

El tema de la propiedad de los bienes no ha sido histA3ricamente un tema secundario desde una perspectiva
antropolA3gica. No se trata A°nicamente de las diferentes formas de propiedad posibles, sino de lo que
implica para el ser humano el hecho mismo de la propiedad.

En sA— misma, la propiedad consiste en el hecho de que alguien (persona o grupo) se A«a-propiaA» (hacen
propio) un determinado bien (no solo fA—sico, puede ser tambiA®©n religioso, intelectual, de conocimiento,
etc.), excluyendo al resto de los seres humanos de poder disponer de A©].

Tal como hemos visto, en tanto expresiA3n de la autonomA—a del ser humano, la apropiaciA3n es legA—tima
por cuanto es una necesidad humana, no solamente derivada del momento histA3rico que vive, sino como
parte intrA—nseca de su misma historici—dad.[9]

Veamos brevemente en quA© sentido decimos lo anterior, para lo cuA;l ampliaremos la perspectiva hablando
en primer lugar sobre la A«posesiA3nA» de los bienes, para despuA©s concretarlo en una forma de posesiA3n
como lo es la A«propiedadA».[10]

El eje histA3rico del tema de la posesiA3n radica en la satisfacciA3n de las necesidades humanas, a partir de la
disponibilidad colectiva de bienes que son A«escasosA»[11], pero no debemos reducir la perspectiva sino
asumir la globalidad de lo que son verdaderamente las necesidades bA;sicas y que van mucho mA;s allA; del
solo A«comer y vestirA».

En primer lugar, la posesiA3n de un bien estA] en funciA®n de la A«expresividadA» del ser humano[12]. Toda
persona (y grupo humano, obviamente) tiene la necesidad de expresarse, es decir, de proyectarse hacia fuera
de sA— mismo en aquello que lo rodea plasmA ,ndose en ello, integrA ,ndolo a sA— mismo como parte de su
identidad, transformAjndolo de algA°n modo a su A«imagen y semejanzaA».

El hombre necesita ir A«humanizandoA» su entorno[13]. Solo asA— A®©I se va haciendo y encontrando a sA—
mismo. Desde la forma de ordenar A«suA» habitaciA3n, hasta A«susA» gustos culinarios. Todo ello de
algA°n modo pasa a ser A©I mismo, porque en todo ello A©I se estA; expresando. Si a una persona se le
cambiase su modo de vestir, de hablar, de comer, de trabajar, etc., de algA°n modo dejarA—a de ser A©I
mismo.

Esa expresividad del hombre se traduce en una transformaciA3n de lo que le rodea en elementos, segA°n la
clA;sica divisiA3n, A«A°tilesA» 0 A«gratuitosA». Lo estA©tico y lo 1A°dico son inseparables de lo A°til. El
ser humano va transformAjndolo todo a su alrededor segA°n A©1 mismo es; segA°n un proyecto de sA—y de
mundo, normalmente no explicitado ni siquiera a sA— mismo, pero muy real y concreto.

47



Cada persona (y cada grupo humano) para poder ser ella misma, es decir, para poder construirse A«tal como
ella se proyectaA» (ir siendo libre), necesita expresarse a travA©s de la posesiA3n de los mA|s diversos
bienes.

No obstante, tambiA©n la A«posesiA3nA» de los bienes puede volverse contra el propio hombre. Si en lugar
de ser el hombre el que A«poseeA» los bienes, A«es poseA—doA» por ellos, entonces se da el mayor
vaciamiento de sA— imaginable. Si en lugar de ser el hombre el que expresa A«su sentido de vidaA» y A«su
proyectoA» a travA©s de la posesiAn, es por el contrario, que A«busca su sentido de vidaA» y A«su
identidadA» a travA®©s del poseer, entonces estamos en la total des-humanizaciA2n.

Enla antropologA—a que estamos confrontando, con mucha facilidad se presenta la posesiAf’n (mA;s aA°n, la
aprop1ac1A3n prlvada y exclusiva) de los bienes como forma de ser A©1 mismo. Con que A«mAs se tieneA»,
A«mAjs se esA», parece ser el axioma. Justamente estamos confrontando esa perspectiva de posesiA3n
abusiva y vaciadora de sentido.

No es el A«poseerA» lo que darAj sentido a la vida, ni lo que harA; mAjs humana la persona; sino que el
expresarse humanizando y liberando, a partir del sentido y proyecto ya encontrado y elaborado como lo mAjs
autA©ntico de sA— mismo. El verdadero poseer los bienes, es el A«disponerA» de ellos y, al mismo tiempo,
A«siendo disponibleA» frente a ellos.

En segundo lugar, la posesiA3n estA] en funciA®n de la A«relacionalidadA» del ser humano[14]. Como vimos
en el capA—tulo anterior de este trabajo, el ser humano es esencialmente un ser relacional. La relacionalidad
central es la del ser humano con sus congA®©neres, porque de ella depende esencialmente su A«hacerse
mutuamente personas en la historiaA».

Pero esa relacionalidad es histA3rica y por tanto necesariamente mediada por lo material. Nadie se puede
relacionar con otro al margen del espacio y del tiempo, y al margen de las cosas materiales. Como todos los
bienes son escasos, incluido el tiempo con que contamos, toda relaciA3n exigirA; una disponibilidad de
bienes, y a su vez, toda forma de disponer de los bienes supondrA;j una forma de relaciA3n.

Una amistad exige tiempo. No es pensable una amistad verdadera y profunda, sin tiempo para compartir. Se
trata no solo de cantidad de tiempo, sino tambiA®©n de intensidad de vivencia. Pero sin tiempo no es posible
una amistad. De igual modo, la amistad exige, a cierto nivel, compartir intimidad (conocimiento del otro),
compartlr proyectos concretos para realizar juntos (trabajo y gratuldad con el otro), compartir bienes
econA3micos, etc. Con que mA;s real sea lo que se comparta, mAjs real serA; la amistad.

Una persona puede tener la mejor intenciA3n de construir una amistad con otra, pero si no estA] dlspuesta a(o
no puede) compartir lo A«suyoA» con el otro, la amistad no pasarAj de ser una A«buena intenciA3nA», que a
los efectos reales histAdricos es equivalente a A«nadaA».

La posesiA3n de los bienes es esencial, pues, para permitir una relaciA3n real. Es asA— que podemos afirmar
que la posesiA3n de bienes es mediaciA3n necesaria para toda relaciA3n. MA;s aA°n, la posesiA3n de los
bienes es la mediaciA3n esencial de la relacionalidad.

De ahA- se deduce que sA3lo en la medida en que la persona puede disponer realmente de lo que le rodea,
puede relacionarse con los demAjs. En el mismo sentido, sA3lo en la medida en que la persona posea los
bienes en el sentido de A«compartirlosA» con los demAjs, es que establece relaciones humanizantes.

Porque tambiA©n existe el peligro (y lamentablemente, la realidad histA3rica) de que por la forma de poseer
lo bienes, estos destruyan la relacionalidad. En la medida en que la persona se aferra a los bienes,
poseyA@ndolos A«sA3lo para sA—A», en esa medida los bienes se convierten en A«mediaciA®n de la
separaciA3nA».

48



La posesiA®n que comparte, A«nos integraA». La pose51A3n que no comparte, excluye a los demAjs, divide,
separa. En este sentido, tambiA©n la persona puede A«ser poseA—daA» por los bienes, en cuanto que es
capaz de romper su relacionalidad necesaria con los demAjs, quedando atrapado por sus propios bienes.

En tercer lugar, la posesiA3n estA; en funciA3n de la construcciA3n de una realidad nueva[15]. Desde la
perspectiva cristiana, la posesiA3n de los bienes A°nicamente es vA;lida si estAj en funciA3n de la
construcciA3n del reino de Dios.[16]

Poseer para hacer A«producirA», para dar fruto. El universo entero estA; creado no para la esterilidad o la
autoperpetuaciA3n inmutable, sino para el desarrollo pleno de sus potencialidades. Pero no se trata de
A«desarrolloA» en cualquier sentido, sino en uno muy especA—fico: la plena humanizaciA3n del universo.

Ese proceso A°nicamente puede ser conducido por el ser humano, cabeza de la creaciA3n, y A°nico ser capaz
de partlclpar activa y conscientemente del proyecto de Dios. El hombre debe A«poseerA» la naturaleza y
A«poseerseA» a sA— mismo, como A°nica forma de ir disponiendo la realidad entera a ese mundo nuevo.
Poseer que es siempre construir y nunca abusar, ni con respecto a la naturaleza, ni con respecto a sA— mismo.
La misiAn del ser humano es la de ser A«fecundoA».

La persona concreta necesita poseer para transformar. PosesiA3n que es proceso tA©cnico, econA3mico, y
esplrltual al mismo tlempo PosesiA3n que construye, y que lo construye a A©] mismo, segA"n ese
A«proyecto de DiosA» que llamamos A«reinoA», y que supone la realizaciA3n de la creaciA®n en la total
fraternidad humana que comparte plenamente todos los bienes en el A«gran banquete eternoA».

Pero la posesiA3n puede ser tambiA©n fagocitante. Puede ser una posesiA3n estA®©ril y esterilizante. Una
posesiA3n que no hace crecer, que no deja crecer, que ahoga al A«poseedorA» y a A«lo poseA—doAx».

Enla antropologA—a que estamos contestando, muchas veces se presenta la posesiA3n como absoluta en sA—
misma: A«lo que importa es tenerA». Es una p05651A3n asfixiante, que no libera ni las poten01a11dades de los
propios bienes, ni las del poseedor. Es una posesiA3n que busca A°nicamente su crecimiento como A«mA s
posesiA3nA», en una dinAjmica de autoperpetuaciA®n. Es una posesiA3n estA©ril en A«frutos del reinoA».

TambiA©n la persona, en este caso, puede A«ser poseA —daA» por los bienes al quedar atrapado por ellos en
A«mantenerlosA». La posesiA®n que se apoya en sA— misma solo puede generar esterilidad.

Estas tres dimensiones se dan en conjunto, es decir, no es pensable una A«posesiA3nA» positiva en una de
ellas mientras en las otras es esclavizante. La relaciA3n con los bienes es una sola y de por sA— exige una
coherencia entre los tres niveles considerados.

Para sintetizar podrA—amos decir que en la relaciA3n con los bienes, el ser humano tiene A°nicamente dos
alternativas: A«poseerlosA» en la total disponibilidad frente a ellos, para expresarse, relacionarse y construir;
o A«ser poseA—doA» quedando esclavizado por unos bienes que debe conservar y proteger a cualquier costo,
porque en su posesiA3n ha confiado su identidad y su propio sentido de vida.

A

2.4. DIMENSIA N SOCIO-ESTRUCTURAL

A

La A«posesiA%A» de los bienes, tal como lo acabamos de desarrollar, se articula concretamente en la

sociedad a travA©s de estructuras culturales y jurA—dicas que establecen diferentes formas de propiedad. Al
entrar en el planteamiento social de la posesiA3n de los bienes, pasamos necesariamente al tema de su

49



propiedad.[17]

De este modo, es a travA©s del sistema de propiedad sobre los bienes, que las personas tienen acceso real a
ellos en una sociedad. En la prAjctica, sin embargo, los sistemas de propiedad ademAs de permitir a algunos
la posesiA3n de los bienes que necesitan, tambiA©n suelen excluir a otros de la posibilidad de poseer aquellos
bienes que a su vez necesitan.[18]

La exclusiA®n de la A«propiedadA» de los bienes necesarios para algunos (mucho peor aA°n cuando estos son
la gran mayorA—a), tiene gravA—simas consecuencias para la sociedad. En primer lugar, porque los excluidos
ven seriamente limitadas sus posibilidades de realizaciA3n personal por cuanto las dimensiones que antes
mencionamos (expresividad, relacionalidad, y transformaciA3n) se ven limitadas o inclusive anuladas.

De algA°n modo es verdad que toda persona A«algoA» posee. El problema no es ese, sino que radica en el
hecho de que si no posee los bienes bAjsicos necesarios para una vida digna, su realidad se puede convertir en
una mera lucha por la A«superviven—ciaA», donde los demA|s pueden ser percibidos inclusive como un
A«atentadoA» a la propia vida por cuanto impiden el acceso a lo imprescindible, y de este modo anulando de
hecho las potencialidades positivas de la misma posesiA3n de los bienes.

A su vez, los que en este sistema tienen una propiedad que va mA;js allA; de lo necesario, perciben a los
A«pobresA» como peligrosos para el mantenimiento de su propiedad, y optando por proteger la propiedad
frente a los demA s, anulan todo lo que de A«compartirA» se trata, terminando en la total esclavitud de sus
propios bienes.

AsA— el sistema de estructuras de propiedad de una sociedad, o es humanizante para todos o es
deshumanizante para todos. La pobreza es la primera violaciA®n de la propiedad.[19] La existencia de pobreza
es, de por sA—, un atentado directo a la sociedad en cuanto imposibilita una autA©ntica y positiva posesiA3n
de los bienes por parte del conjunto de sus miembros.

En este sentido, podemos afirmar que no se trata A°nicamente de intentar mitigar la escandalosa brecha entre
pobres y ricos, y por tanto no se trata de generar estructuras que hagan A«soportableA» esa diferencia. Mucho
mAjs aA°n, se trata de generar estructuras que efectivamente realicen el sentido profundo del A«derecho
naturalA» de propiedad: "Dios ha dado la tierra a todo el gA®@nero humano para que ella sustente a todos sus

habitantes, sin excluir a nadie ni privilegiar a ninguno".[20]

A{CA3mo debe ser esa estructura? La pregunta tiene mA°ltiples respuestas desde las diferentes perspectivas
en las que se puede analizar la sociedad.

Obviamente la que presenten las ciencias econA3micas es una de ellas, vAjlida, pero no la A°nica vAjlida. A
su vez, tampoco es aceptable como verdad evidente de por sA— e inamovible la A«imposibilidad
apriorA—sticaA» de una estructura de propiedad y distribuciA3n de bienes diferente al actual. Es mAs, desde
la perspectiva cristiana, esa posibilidad de generar lo alternativo, no sA3lo es muy real, sino que constituye
una exigencia concreta que nos plantea la fe.[21]

Podemos aquA— apuntar tres elementos constitutivos de una estructura vA;lida de propiedad y distribuciA3n
de bienes.

El primero consiste en asegurar un rA©gimen de seguridad legal y material de la propiedad. No es posible la
realizaciA3n de una sociedad que viva en un sistema de violencia y arbitrariedad sobre el derecho de

propiedad.

Ese rA©gimen debe, sobre todo, asegurar el derecho a la propiedad de los pobres y los dA©biles en el
entramado social.[22] La violencia sobre la propiedad no se ejerce A°nicamente por el A«<hurtoA», sino

50



tambiA©n cuando el poder generado por los grandes capitales va desplazando de sus tierras a los pequeA+os
agricultores, o va condenando sistemA jticamente a la quiebra a los pequeA+os comerciantes, o eleva los
precios por razones de especulaciA3n u A«optimizaciA3n de gananciasA», etc.

Frente a todas esas violencias ejercidas contra el derecho de propiedad es que el propio sistema tiene el deber
de actuar eficazmente.

El segundo elemento que apuntamos es a la necesidad de generar nuevas formas de propiedad (y/o de
devolverles actualidad a algunas existentes en el pasado y hoy A«arrasadasA») que no caigan ni en el
A«capitalismo de estadoA» de los sistemas colectivistas, ni tampoco caigan en la exclusiva A«propiedad
privada (individual)A» preconizados en el sistema capitalista.[23]

Estimular y hacer posibles formas de propiedad cooperativas, colectivas, mancomunadas, etc., que permitan
una mayor A«socializaciA3nA» de la propiedad, en tA@rminos de la Laborem Exercens.[24] De ese modo se
facilita la adecuada mediaciA3n de la relacionalidad entre las personas y entre los grupos, donde los
tA©rminos de referencia no saltan del individuo aislado al colectivo como un todo, sino que encuentran
instancias intermedias que eviten tanto el aislamiento como la pura masificaciA3n.

El tercer elemento se refiere a la generaciA3n de estructuras de serio y efectivo control de la propiedad, que
eviten tanto la A«esterilidadA» de los bienes, como su utilizaciA3n en un sentido distinto al del bien comA°n
de la sociedad.[25]

Como vimos mAs arriba una de los fundamentos teolA3gicos bA;sicos para sostener el derecho a la
posesiAn de los bienes por parte del hombre, es su A«desarrolloA» en funciA3n de la construcciAn del reino
de Dios. Ese A«desarrolloA», histA3ricamente, se concreta en su adecuaciA3n al bien comA°n de la sociedad,
por lo que jamAjs serA; vAjlido el derecho de propiedad cuando sirve como justificaciA3n para atentar contra
el bien comA°n.

La no utilizaciA3n de los bienes en propiedad en funciA3n del bien comA°n puede darse en forma directa, pero
tambiA©n mediante su esterilidad. No hacer producir al mAjximo posible, en bien del conjunto de la
sociedad, los bienes en propiedad constituye de hecho un atentado al bien comA°n. Nadie tiene derecho a
mantener en la esterilidad bienes que siendo propiedad suya son, no obstante, bienes destinados a la
comunidad entera. En esto se apoyan instrumentos que van desde la reforma agraria, hasta la intervenciA3n
estatal en empresas o Ajreas de producciA3n.[26]

3. EL ACCESO A LOS BIENES: EL MERCADO
3.1. VALIDEZ DE UNA ECONOMA A DE MERCADO

A Hoy dA—a no parecen haber dudas acerca de la validez de una economA—a de mercado[1]. Esto se ha
manifestado especialmente a partir del derrumbe del A«socialismo realA» del este europeo, al evidenciar la
incapacidad de la total planificaciA3n centralizada para satisfacer las necesidades concretas de las personas.

De algA°n modo aparece como verdadero el hecho que es necesario un muy amplio margen de iniciativa
personal a la hora de optar entre los diferentes bienes que necesita y los que estAjn a su alcance. Ello parece
esencial, como margen de la originalidad y creatividad de las personas, de modo que puedan realizar
adecuadamente la dimensiA3n de la A«expresividadA» en la posesiA3n de los bienes, de la que se hablaba
mA;s arriba.

Es asA— imprescindible evitar la tentaciA3n de la planificaciA3n total de la satisfacciA3n de las necesidades de

las personas, lo que conlleva una verdadera asfixia del ser humano.[2] La libertad de iniciativa econA3mica
aparece como una condiciA3n fundamental para permitir una positiva A«posesiA3nA» de los bienes, que

51



permita un desarrollo integral de la persona.[3]

No obstante, tambiA©n el A«mercadoA» puede constituirse en una asfixia para el ser humano.[4] TambiA©n
hay que evitar caer en la tentaciA3n de pensar que un instrumento econA3mico vAjlido, como lo es el
mercado, puede por sA— mismo resolver todos los dilemas. Esa es una tentaciA3n real y prA;ctica de
idolatrA—a.[5] No existe la magia, ni existen mecanismos que de una manera mA;gica puedan resolver todos
los problemas y conflictos de una sociedad. Mucho menos aA°n, que pueda satisfacer adecuadamente las
necesidades de todas y cada una de las personas que la integran.

El mercado es un instrumento vA;lido, pero necesita ser conducido y controlado adecuadamente por la
sociedad, a travA©s de sus estructuras polA—ticas, sociales y econA3micas.[6] El bien comA°n de la sociedad
no se realiza en forma automA jtica, ni la responsabilidad humana lo puede dejar librado al A«acasoA», sino
que debe implementar los medios adecuados para alcanzarlo. Un mercado que no construye directamente el
bien comA®n no es aceptable desde ningA°n punto de vista.

Si bien es cierto, como decA—amos mAs arriba, que no es posible planificar la satisfacciA3n de todas las
necesidades de las personas debido a su originalidad A°nica, no es cierto que no sea posible preverlas y
planificarlas en absoluto. No todo son A«deseosA» en las personas, sino que muchas son A«necesidadesA»
bA; sicas muy nA—tidas: alimentaciA3n, vivienda, salud, educaciA3n, etc., etc. En nuestra realidad
latinoamericana, para la inmensa mayorA—a, no estamos hablando (si es que en algA°n lugar del mundo esto
fuera posible) de A«quA®© tipoA» de vivienda se prefiere, sino lisa y llanamente de la necesidad imperiosa de
una vivienda, A«la que seaA».

Hay una enorme cantidad de A«necesidadesA» que pueden ser previstas y por tanto planificada su
satisfacciA3n, por lo menos en su forma bAjsica, para el conjunto de la poblaciA3n. Una economA—a de
mercado A©ticamente vA;lida debe conjugar tambiA©n, junto con la libertad de iniciativa particular, un
nivel de planificaciA3n y control que aseguren su orientaciA3n clara hacia el bien comA®n.

La pregunta fundamental no parece ser la de Agel mercado es vAjlido, sA— o no?, sino la de A;quA© tipo de
mercado es vAjlido?

A
3.2. LOS LIMITES DEL MERCADO
A

Junto con el reconocimiento de las caracterA—sticas positivas del mercado, aparecen tambiA©n una serie de
IA—mites que es necesario tener presentes a la hora de pensar en una estructura concreta de mercado.

El primer y mA|s grande 1A—mite es el referido a lo que podrA—amos llamar en sentido amplio, la justicia
social. El mercado por sA— solo no puede en modo alguno asegurar una justa distribuciA3n de los bienes, por
lo que su funcionamiento libre puede con facilidad llevar justamente a lo contrario: a ahondar la brecha entre
ricos y pobres.[7]

Al no poder garantizar el empleo, la adecuada protecciA3n legal (real) a los trabajadores y pequeAos
comerciantes (incluidos los A«informalesA»), la seguridad social para enfermedad, vejez, etc., etc., no pueden
quedar librados al azar del mercado ninguno de esos items, dada la importancia fundamental que tienen para
el respeto de la dignidad de la persona y el bien comA°n.

En el mismo sentido, solamente es posible una sociedad solidaria y justa si encuadra fuertemente el mercado
de modo que asegure "el valor de la persona, la honradez, el respeto a la vida y la justicia distributi—va, y la

52



preocupaciAn efectiva por los mAjs pobres".[8]

Entrando ya en aspectos particulares, el segundo 1A—mite que constatamos es el dado el tema del A«precioAx».
El mercado funciona en base al intercambio de bienes que se opera entre quienes A«ofrecenA» bienes y
quienes A«demandanA» bienes. El nexo de uniA3n entre ambos es el A«precioAx».

Sin embargo, hay muchos bienes que no pueden ser cotizados mediante un A«precioA». Hay muchos bienes
que no pueden ser, por tanto, vendidos y comprados, sin que se los tergiverse en su misma esencia.[9] En
modo alguno es reducible el universo de los bienes necesarios para la realizaciA3n plena de la persona y la
sociedad, a los bienes econA3micos o medibles econA3micamente, como por ejemplo bienes culturales y
religiosos.

Esto exige establecer otro tipo de mecanismos, que involucran tambiA©n a lo econA3mico, que permitan una
autonomA—a con respecto al mercado del acceso a estos bienes. En otras palabras, es imprescindible controlar
que el sistema de mercado invada A;reas, que aunque involucran lo econA3mico (todo en la historia involucra
de algA°n modo lo econA3mico), no son reducibles a A©I.

Un tercer 1A—mite estA; planteado por el hecho de que el mercado por sA— solo no puede valorar
adecuadamente los recursos humanos.[10] Es un 1A—mite derivado del anterior aunque tiene una dimensiA3n
propia: el valor del trabajo no es medible exclusivamen—te en tA©rminos econA3micos.

El trabajo del hombre merece una A«justa retribuciA3nA»[11], pero nunca puede ser reducido a ella. El
trabajo no es una A«mercancA—aA» ni puede ser tratado como tal, por tanto no puede depender
exclusivamente del mercado y de la oferta/demanda de mano de obra.[12] Deben establecerse otros
mecanismos complementarios al mercado para asegurar no solo el derecho al trabajo (tambiA®©n de los
minusvA;lidos, etc., aunque no sean tan A«competmvosA») y su salario justo, sino ademAs sus condiciones
de trabajo, la participa—ciA3n efectiva en la gestiA3n, el rescate de la subjetividad del trabajo, etc.

Un cuarto IA—mite lo constituye la preservaciA®n de los A«bienes colectivosA».[13] Dentro de este grupo
entran una enorme variedad de bienes, que van desde lo ecolA3gico hasta lo cultural y lo polA-tico. Son
bienes que ataA+en a la sociedad actual en su conjunto, en su hA;bitat, en su identidad, en su proyecciA3n de
sA— misma. Pero mA|s aA°n, ataA+e a la sociedad en lo que serA;n sus futuras generaciones, a las que hay
que legar una tierra habitable, una identidad cultural, y una escala de valores.

Por su propia esencia, el mercado como tal no puede en modo alguno preservar bienes de estas
caracterA—sticas, ya que necesariamente el mercado tiende a dar respuesta a lo inmediato y a lo individual
(aunque sea a gran escala). Se necesita asA—, no solo establecer controles sobre el mercado que preserven
estos bienes, sino tambiA©n establecer mecanismos que posibiliten su desarrollo dentro de su dinAjmica
propia.

Por A°ltimo, podemos marcar un quinto 1A—mite del mercado, que es el referido a la igualdad de quienes
acceden a A©L.[14] No es un axioma aceptable el que todos acceden al mercado en igualdad de condiciones,
porque la experiencia demuestra lo contrario. Con mucha facilidad el mercado se convierte en un mecanismo
terrible donde los grupos con poder dominan de tal modo que pueden reducir "prA;cticamente a la
esclavitud"[15] a los que no tienen ese poder.

En los campos donde el mercado es posible y necesario, debe a su vez existir un control que compense la
desigualdad que de hecho existe entre las partes. Esto se puede dar a muchos niveles, desde el mejorar el nivel
de capacitaciA3n hasta la intervenciA3n poniendo 1A—mites obligatorios a la variaciA3n libre. Este planteo
suele generar especial oposiciA3n en los economistas que defienden un mercado libre A«sin interferenciasA»
con el argumento de que esos A«]A—mitesA» que se pueden poner al mercado generan grandes costos. No
hay duda de que esos costos se generan, como tambiA©n los genera el que no haya IA—mites, aunque se

53



paguen de manera distinta, pero lo que importa desde esta perspectiva no es tanto el eliminar costos como el
evitar que esos costos recaigan sobre los mA;s dA©biles.

En el prA3ximo punto veremos justamente una derivaciA3n de esto, que es el problema de la exclusiA3n del
mercado.

A
3.3. LA EXCLUSIA N DEL MERCADO
A

Aunque se pretenda un A«mercado totalA», sin embargo en la prAjctica muchas personas y sectores quedan
excluidos del mercado. Cuando el mercado es el sistema econA3mico hegemA3nico, la A«exclusiA3nA»
supone la marginaciA3n y, en muchos casos, la casi imposibili-dad de supervivencia tambiA©n.

La exclusiA3n del mercado se da por los dos extremos posibles: por el lado de la oferta y por el de la
demanda. Ambos extremos no son separables y las consecuencias van directamente unidas, ya que quien no
puede A«ofertarA» eficazmente, tampoco tiene con qQUA© A«demandarA» eficazmente.

En el primer caso, los motivos de la exclusiA3n son esencialmente de capacidad de A«competirA». En la
prAjctica, quien no es competitivo, queda excluido. El problema de la competitividad radica, al menos en dos
factores importantes: por un lado en la capacidad tecnolA3gica, y por otro lado, en la producciA3n de escala.

La capacidad tecnolA3gica Constltuye un problema insalvable en gran medida tanto para los productores
individuales, como para paA—ses enteros de AmAG®rica Latina.[16] El acceso a la tecnologA—a exige no
solamente de capitales importantes (inaccesibles a grandes sectores de productores rurales y urbanos), sino de
una mentalidad adecuada que exige cambios culturales muy grandes (tampoco posibles en el curso de una
generaciA3n sin generar quiebres culturales graves), y de una capacitaciA3n e informaciA3n de no fA;cil
acceso.

Esto lleva a que la inmensa mayorA—a de los pequeA=os productores (urbanos y rurales) se vean totalmente
excluidos del acceso a la tecnologA—a de punta en sus respectivos rubros, y condenados a utilizar
tecnologA—as atrasadas, no tengan posibilidad alguna de competir en el mercado real.

A su vez, y muy vinculado al tema tecnolA3gico se encuentra el de la A«producciA3n a escalaA». Grandes
sectores de nuestras poblaciones estAjn compuestos de pequeAos artesanos, comerciantes, y productores,
con unidades de producciA3n unipersonales, familiares, o de muy pocos empleados. Esta realidad se ve
agravada por la no promociA3n de sistemas cooperativos o colectivos, llevada adelante justamente por las
polA—ticas que impulsan el libre mercado.

El pequeA+o volumen de las producciones, los costos marginales altos, la falta de respaldo financiero frente a
las oscilaciones del mercado o los desastres naturales, la falta de informaciA3n de la A«trastiendaA» de los
mercados y por tanto de los juegos especulativos en marcha, etc., vuelven totalmente no-competitivos a los
pequeA=os productores.[17]

Consecuencia de ello es que las grandes empresas los absorben como mano de obra, perdiendo asA— su
independencia e iniciativa econA3mica, o peor aA°n, pasan a engrosar los sectores de desocupados o

A«informalesA».

A

54



Por el otro extremo, se encuentra la exclusiA3n por el lado de la demanda.[18] El mercado es un A«mercado
de consumoA» (la demanda es esencialmente consumo). Aunque todos los seres humanos tienen necesidad de
consumir bienes, no todos tienen la posibilidad de acceder al mercado de consumo.

Todos los seres humanos, de hecho, consumen. De lo contrario morirA—an, pero ello no significa en absoluto
que participen del mercado de consumo. Para participar de A©I hay que tener poder adquisitivo, y quien no lo
tiene, queda marginado.

Participar del mercado de consumo implica tener acceso no solamente a los bienes indispensables para la
supervivencia fA—sica, sino el poder integrarse a la dinA;jmica social, lo cual implica el acceso a cierto nivel
de bienes.

El sistema de mercado tiende a identificar a la persona con el consumidor. SA3lo quien consume A«existeA».
Para poder estar A«integradoA» se debe poder vestir de determinado modo, manejar cierto vocabulario e
informaciA3n, participar de determinadas actividades, etc., todo lo cual tiene un costo econA3mico. Quien no
tiene el poder adquisitivo para ello, queda automA jticamente marginado de la A«sociedadA».

De igual modo en el nivel productivo, como ya vimos, quien no logra el acceso a un nivel tecnolA3gico
adecuado queda marginado del circuito productivo, con lo que su capacidad de acceso futuro es aA°n menor, y
por tanto, su atraso y consiguiente marginaciA3n, aumenta.

AdemA s del problema del A«consumismoA» tan esencialmente ligado al sistema de mercado, y que ya
analizamos en la parte anterior de este trabajo; el que se establezcan niveles cualitativamente diferenciados de
consumo, implica en la prAjctica, establecer cA—rculos concA©ntricos de integraciAn, o lo que es lo mismo,
cA-rculos de exclusiA3n progresiva.

Las graves desigualdades econA3micas, ya planteadas mA;s arriba[19], implican en la prAjctica una brecha
en el acceso al mercado de consumo. Las grandes mayorA—as tienen un acceso al mercado de consumo
sumamente restringido, y grandes sectores estAjn en realidad, totalmente marginados de A©L.

A

En sociedades donde el sistema de mercado es hegemA3nico, quien no puede acceder a una producciA3n
competitiva queda irremediablemente excluido, y consiguientemente condenado a no contar con poder
adquisitivo.

Quien no tiene poder adquisitivo, queda marginado del mercado de consumo, y en sociedades donde la
A«integraciA3nA» se da en base a la IA3gica del consumo, queda automA jticamente marginado de la

sociedad, de la cultura, de la participaciA3n polA—tica real, y en muchos casos, inclusive afectado en su
autoestima e identidad.

El mercado tiene, pues, un lA—mite intrA—nseco que es el de A«los excluidosA» que A©l mismo genera en su
dinAjmica. Si no existen correctivos, medidas compensatorias, controles, mecanismos de redistribuciA3n del

poder adquisitivo, etc., el resultado de su funcionamiento incluye una inmensa marginaciA3n.

Pero mA|s aA°n, si no se corrige la propia 1A3gica del mercado, y esta es la hegemA3nica en una sociedad, el
resultado supone una alienaciA3n profunda muy difA—cil de revertir.[20]

A

3.4. MERCADO Y SISTEMA POLA TICO

55



A

Desde la antropologA—a que contestamos se ha planteado con mayor o menor insistencia e intensidad, la
relaciA3n entre sistema de mercado y sistema democrAjtico. Aunque con grandes variaciones, como vimos al
comienzo de esta parte del presente trabajo, se plantea, sin embargo, la correspondencia y sintonA—a entre
ambos.

Dadas las caracterA—sticas de este trabajo, no pensamos realizar un anAjlisis de los sistemas polA—ticos y sus
implicaciones antropolA3gicas. Solamente diremos en ese sentido, que para el magisterio estAj muy clara hoy
dA-a la neta preferencia por el sistema democrAjtico.[21]

Lo que sA— queremos remarcar es, que en la realidad histA3rica, esa vinculaciA3n no parece tan clara. Si se
trata de la comparaciA3n entre los regA—menes totalitarios que acompaA=aron la experiencia del socialismo
real, y los regA—menes que (en forma genA@rica) desarrollaron sistemas de mercado, es indiscutible que ha
habido un mayor desarrollo de la democracia en estos A°ltimos.

Pero si el anAjlisis lo hacemos al interior de ese muy heterogA©neo sector de paA—ses que no intentaron la
implantaciA3n del socialismo real, tenemos situaciones muy diversas.

Se suele poner como ejemplo que los paA—ses mA;s desarrollados econA3micamente con el sistema de
mercado, son tambiA®©n los que tienen una democracia mAjs desarrollada y firme. De eso, lo A°nico claro es
que en esta segunda mitad de siglo han tenido sistemas democrAticos estables, pero ni es tan claro que sean
firmes, ni mucho menos es aceptable que sean las democracias mA;s desarrolladas. Por otro lado, entre los
paA—ses desarrollados tampoco es tan uniforme el planteo en torno al sistema de mercado.

A su vez, en AmA®rica Latina, la realidad es aA°n mAjs compleja. Hay democracias con sistema de mercado
en desarrollo que han caA—do en dictadura, hay dictaduras que han implantado sistemas fA©rreos de
mercado, y hay dictaduras que han caA—do sin haber implementado sistemas de mercado nA—tidos. No
aparecen, pues, con claridad nexos causales entre ambos elementos.

Por lo menos hay que decir que, en AmA®©rica Latina, no resulta nada evidente la vinculaciA3n entre
democracia y sistema de mercado. Por tanto, parece mucho mA|s razonable trabajar ambas dimensiones
(econA3mica y polA—tica) en forma separada, aunque estA©n indiscutiblemente unidas, que aceptar la
dependencia del sistema polA—tico (aunque sea en parte) de un mecanismo econA3mico como lo es el
mercado.

[1] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen (dir.). "Diccionario del pensamiento conservador y liberal".
Ed. AV, Buenos Aires. 1992. p. 224.

[2] Cfr. DA AZ, RamA3n. "Moral y EconomA-a". Ed. A gora, Montevideo. 1987. pp. 131-134, 148.

[3] Se plantea la A«imposibilidadA» de conocer realmente las necesidades (deseos) de los individuos, y por
tanto la imposibilidad de su planificaciA®n en cualquier sentido (cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen,
o.c. p. 61). Inclusive se llega a considerar un acto de soberbia el pretenderlo ya que irA—a contra la naturaleza
del hombre.

[4] Esto se suele dar la mayorA—a de las veces sin el menor problema de conciencia, ya que, si se actA®a
AdlealmenteA» en ningA°n momento se busca A«estafarA» al otro, sino A°nicamente buscar el A«legA—timo

provechoA» al que tiene derecho.

[5] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., p. 81.

56



[6] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., pp. 234-240.
[7] Cfr. DIAZ, RamA3n. o.c., p. 107; ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 221.
[8] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., p. 86.

[9] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., pp- 66-72, 115; ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 61; NOVAK,
Michael. "Libertad y Justicia". Ed. EmecA®©, Buenos Aires. 1992. pp. 28-31.

[10] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., p. 125.

[11] Como un ejemplo, en forma sistematizada, cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., pp. 157-159.
[12] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 221.

[13] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 117.

[1] Cfr. entre muchos textos: GS 23-24, 30-32.

[2] Por razones de br~evedad el tema de la revelaciA3n cristiana es asumido a partir de las conclusiones que ya
son patrimqnio c~0mA°n de la Iglesia, sin desconoc~er que ello es el fruto de un largo proceso desarrollado en la
historia, mAjs aA°n, es el fruto de un proceso histA3rico que sigue abierto a ulteriores profundizaciones. (Cfr.
DV 8).

[3] Cfr. GS 27a.

[4] Cfr. Cat. 1702, 1877-1879.

[5] Cfr. Cat 1700.

[6] Cfr. GS 16.

[7] Cfr. Cat 1910.

[8] Cfr. Cat 1880.

[9] Cfr. GS 25a, Cat 1881.

[10] Cfr. GS 38; Cat 1825, 1886, 1889.

[11] FLICK, M. - ALSZEGHY, Z. "AntropologA—a TeolA3gica". Ed. SA—gueme, Salamanca. 1981. p. 169.
[12] Cfr. GS 24c y LCL 33

[13] Cfr. GS 25.

[14] Cfr. PP 17 y LE 4, 12de.

[15] Cfr. LCL 42, 54, 74.

[16] Cfr. SRS 36-40, 46; CA 38b.

57



[17] Cfr. GS 4.

[18] Cuando hablamos de la decisionalidad de la persona, estamos suponiendo siempre, que se da con
suficiente conciencia y libertad.

[19] Para no desviar la atenciA3n, la forma en que interactA®an la persona individual y la estructura social, lo
veremos al terminar el desarrollo de la presente analogA—a.

[20] El A«pecado social A» aparece muchas veces en el Magisterio. Ej: Puebla 28, 46, 482, 487, 1259; RP 16
donde desarrolla el tema; LCL 42, 54, 74; SRS 36-40, 46; CA 38; Sto Dgo 9a, 233, 237; Cat 408, 1869.

[21] Cfr. Cat 1888.
[22] Cfr. GS 53.
[23] Cfr. Cat 361, 814, Sto Dgo 228, 243.

[1] Dada la extensiA3n del presente trabajo no es posible mAjs que un brevA—simo acercamiento al tema, el
cuAjl exige un anAjlisis filosA3fico y teolA3gico aplicado a nuestra realidad mucho mAjs profundo.

[2] Cfr. el capA—tulo referido al concepto de A©tica o moral.
[3] Cfr. el capA—tulo referido a la A«historia de salvaciA3nAx».

[4] El Magisterio ha asumido con mucha fuerza esta nociA3n de A«bien integralA» de la persona: p.e. GS 61;
HV 7; PP 23; OA 40; FC 32; DV introducciA3n, 1,2,3, IL.1; SRS 1,9,10, 29-33, 38; etc.

[5] Cfr. GS 27; RP 17.

[6] Siguiendo con el ejemplo, el Papa en la CA 11c donde se establece que todo hombre tiene A«derechosA»
que no provienen de ninguna otra razA3n que su A«ser hombreA», y 34a donde se excluyen explA—citamente
del A«mercadoA» todos aquellos bienes que corresponden a las A«necesidades humanas fundamentalesA».
[7] Cfr. GS 16.

[8] Cfr. GS 16.

[9] Existen una serie de criterios objetivos que permiten hacer esa A«ponderaciA3n de bienesA» en forma
adecuada, pero que no corresponde desarrollar aquA—.

[10] Se puede pensar por ejemplo en el estA-mulo de la sola competencia entre las personas, que
permanentemente se presenta a nivel escolar, empresarial, etc., y que de hecho supone que el A«A©OXxitoA»
del otro es un A«fracaso mA—oAx».

[11] Cfr. GS 24-25; 38; etc.

[12] Esta afirmaciA3n, clara, es hecha sin olvidar el otro extremo de la tensiA3n que desarrollaremos mAs
adelante, y que Ricardo Antonsich y JosA© M. MunArriz en su libro "La Doctrina Social de la Iglesia" (Ed.
Paulinas, Madrid, 1987), expresan del siguiente modo (pAjg. 83):

"Si distinguimos en lo social lo social-real (leyes, instituciones, estructuras) de lo social-personal (relaciones
entre las personas), no puede decirse que lo social debe subordinarse a lo personal, porque lo social es

58



persona y lo personal es social. Lo que deben subordinarse son las instituciones (social-real) a las relaciones
entre personas (social-personal), lo que constituye precisamente el contexto en el que JesAs pronunciA3 la
supremacA—a de la persona sobre el sAjbado. El conflicto que se le presentaba no era individuo-sociedad,
sino anteponer lo social-real (una ley, una instituciAn), a lo social-personal (una relaciA3n fraterna con el
prA3jimo).

[13] Cfr. asimismo: PA—o XII Mensaje de Navidad 1942; MM 65; PT 60; GS 74; DH 7; SRS 10 (22-23, 36).
TambiA©n en el Documento de Puebla se establece:

"... el bien comA°n, consistente en la realizaciA’n cada vez mA;s fraterna de la comA°n dignidad, lo cual

exige no instrumentalizar a unos en favor de otros y estar dispuestos a sacrificar aA°n bienes particulares”
NA°®317

[14] A modo de ejemplo, cuando debido a un hecho determinado (positivo o negativo) la sociedad se
sensibiliza en torno a un A«derecho humanoA» especA—fico, generando un consenso amplio acerca de su
validez y exigibilidad general.

[15] Por ejemplo, cfr. DA AZ, RamAs3n. o.c., p. 81.

[16] De por sA—, tambiA©n la A«cooperaciA3nA» con los demAjs sA3lo constituye un A«valor A©@ticoA» en
la medida que se entiende desde la perspectiva de la A«promociA3nA» del otro y se inscribe dentro del bien
comA°n de la sociedad. Es no solo pensable sino experiencia cotidiana lamentable, constatar la
A«cooperaciA3nA» mutua o a terceros con una finalidad fraudulenta.

[1] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., p. 84.

[2] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., p- 147; ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., pp. 160, 272; NOVAK,
Michael. o.c., p. 31. Se trata de una teleologA—a utilitarista: cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c.,
p. 159.

[3] Cfr. DA AZ,RamA3n. o.c., p. 147.

[4] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 270.

[5] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 271.

[6] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 159.

[7] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., pp. 60, 160.

[8] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., p. 85.

[9] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 221.

[10] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 222; DIAZ, RamA3n. o.c., p. 85.

[11] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 202.

[12] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 224.

[13] Cfr. NOVAK, Michael. o.c., p. 32.

59



[14] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 224.
[15] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., p. 118.

[16] Cfr. DA AZ, RamA3n. o.c., p- 113; ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 40; NOVAK,
Michael. o.c., p. 356.

[17] Cfr. ASHFORD, Nigel - DAVIES, Stephen. o.c., p. 40.
[18] Cfr. NOVAK, Michael. o.c., p. 356.

[19] Ya ha quedado muy superado el concepto de A«progresoA» que en las dA©cadas de los cincuenta y
sesenta identificaba casi exclusivamente el A«desarrollo de un puebloA» con el aumento porcentual de los
bienes por habitante.

[20] El Concilio Vaticano II expresa de manera especial no sA3lo la relaciA3n entre el desarrollo y el bien
comA°n, sino que incluye en ella una perspectiva escatolA3gica esencial al bien comA®n de las sociedades y
de la humanidad entera. (Cfr. p.e. GS 39).

[21] Aunque por razones de simplicidad en el argumento, estamos hablando de la sociedad como si se tratase
de un su]eto personal que e]erce su voluntad y decisionalidad en forma directa e inmediata, reiteramos que
como A«sujeto analA3gicoA» que es, la sociedad siempre puede realizar su decisionalidad a travA©s de las
mediaciones estructurales que se ha dado.

[22] En esta encA—clica del Papa Juan Pablo II, se encuentra el mAjs completo y profundo anAjlisis
teolA3gico que sobre el A«desarrolloA» ha realizado hasta la fecha el magisterio de la Iglesia.
Fundamentalmente en el capA—tulo IV se presenta una serie de elementos constitutivos del desarrollo desde
una perspectiva cristiana. En el presente trabajo nos basamos frecuentemente en esta encA—clica.

[23] En este sentido, y tomando como punto de partida lo ya desarrollado en la encA—clica Sollicitudo Rei
Socialis, el Papa dice al respecto:

"el desarrollo no debe ser entendido de manera exclusivamente econA3mica, sino bajo una dimensiAn
humana integral. No se trata solamente de elevar a todos los pueblos al nivel del que gozan hoy los PaA-ses
mAjs ricos, sino de fundar sobre el trabajo solidario una vida mA;s digna, hacer crecer efectivamente la
dignidad y la creativi—dad de toda la persona, su capacidad de responder a la propia vocaciAn y, por tanto,
a la llamada de Dios." CA 29a

[24] En el Discurso Inaugural de la Conferencia de Santo Domingo (19b), el Papa vuelve sobre el tema y
reitera:

"No podemos olvidar que la promociAn integral del hombre es de capital importancia para el desarrollo de
los pueblos de LatinoamA®©rica, pues, A<el desarrollo de un pueblo no deriva primariamente del dinero, ni
de las ayudas materiales, ni de las estructuras tA©cnicas, sino mA;s bien de la formaciAn de las
conciencias, de la madurez de la mentalidad y de las costumbres. Es el hombre el protagonista del desarrollo,
no el dinero ni la tA®cnicaA» (Redemptoris Missio 58). La mayor riqueza de latinoamA©rica son sus
gentes."

[25] Cfr. SRS 27-40.

[26] AsA—, por ejemplo, en el NA® 27 dice:

60



"el desarrollo no_es un proceso rectilA—neo, casi automA tico y de por sA— ilimitado, como si, en ciertas
condiciones, el gA@nero humano marchara seguro hacia una especie de perfecciA’n indefini—da".

[27] Cfr. SRS 28b.

[28] Cfr. SRS 30.

[29] Cfr. SRS 32a.

[30] Cfr. SRS 30f.

[31] Cfr. SRS 31.

[32] Cfr. "nota" 60 en el NA° 31 de SRS.

[33] El orden con que se presentan aquA los diferentes niveles de la realidad elegidos, no supone en absoluto
prioridad A«por importanciaA», sino A°nicamente como forma prAjctica de ordenar la presentaciA3n.

[1] A los efectos es muy ilustrativa la afirmaciA3n hecha en la encA—clica Rerum Novarum (cfr. 25).

[2] Simplemente a modo de ejemplo, se puede ver con claridad esta evoluciA3n consciente y determinante, en
la lectura que se hace del proceso desde Rerum Novarum, en CA 30.

[3] "Dios ha destinado la tierra y cuanto ella contiene para uso de todos los hombres y pueblos. En
consecuencia, los bienes creados deben llegar a todos en forma equitativa, bajo la A©gida de la justicia y
con la compaA+A—-a de la caridad. Sean las que sean las formas de la propiedad, adaptadas a las
instituciones legA—timas de los pueblos segA°n las circunstancias diversas y variables, jamA s debe perderse
de vista este destino universal de los bienes. (...) Quien se halla en situaciA’n de necesidad extrema tiene
derecho a tomar de la riqueza ajena lo necesario para sA— (ver la nota que adjunta).”

GS 69a

(4] "Si la tierra estA} hecha para procurar a cada uno los medios de subsistencia y los instrumentos de su
progreso, todo hombre tiene el derecho de encontrar en ella lo que necesita.(...) Todos los demA|s derechos,
sean los que sean, comprendidos en ellos los de propiedad y comercio libre, a ello estA;n subordina—dos.

(...) Es decir, que la propiedad privada no constituye para nadie un derecho incondicio—nal y absoluto.

(...) El bien comA°n exige, pues, algunas veces la expropiaciA3n, si (...) algunas posesiones sirven de
obstAjculo a la prosperidad colectiva."”

PP 22-24

[5] El tema estA| tan asumido al interior del magisterio que, por ejemplo, la Conferencia de Santo Domingo
no lo desarrolla especA—ficamente como argumento, sino que directamente hace mA°ltiples aplicaciones
prA;cticas de A©I (cfr. 169, 171, 174, 180, 200, 206, 226, 233, etc.).

[6] CA 31a.

[7] Cfr. IbA—d.

[8] Sobre este aspecto especA—fico, en los documentos mA;s recientes Cfr. CA 30c (citando a su vez a GS),

61



43ac; Cat 2402.
[9] "La apropiaciAn de bienes es legA—tima para garantizar la libertad y la dignidad de las personas..."
Cat 2402

[10] La A«propiedadA» constituye una forma especA—fica de A«posesiA3nA» de los bienes, que
normalmente supone una figura jurA—dica y/o cultural, pero que no se agota en ella. De hecho,
antropolA3gicamente, una A«propiedadA» sin A«posesiA3nA» del bien (capacidad de disponer de A©I), no
tiene sentido.

[11] En principio, todos los bienes histAricos son A«escasosA», ya que ninguno es infinito y por tanto nadie
puede disponer de A«todoA» lo  que pudiese desear sin que eso afecte necesariamente al resto. La economA—a
ha desarrollado este concepto bA;sico en forma muy afinada.

[12] En toda esta parte del trabajo, una referencia obligada es a la encA—clica Laborem Exercens, donde se
desarrolla en extenso la teologA—a del A«trabajoA», entendido en el sentido amplio de A«toda actividad
verdaderamente humanaA».

Para el aspecto concreto de la A«expresividadA», Cfr. lo referido a la A«subjetividadA» del trabajo (LE 6, 9,
15, 22, etc.).

[13] En referencia a la temAjtica ecolA3gica, aquA— simplemente diremos que A«humanizarA» la naturaleza
es justamente lo contrario de abusar de ella, destruyA©ndola. El ser humano A«se humanizaA» humanizando.
Esto tambiA©n alcanza a la naturaleza. Desde la perspectiva cristiana, la naturaleza estA; al servicio del
hombre, no es su enemigo ni el hombre es meramente parte de ella, sino que debe A«liberarlaA»
humanizAjndola. Por eso, la relaciA®n del hombre con la naturaleza no escapa de la A«relacionalidadA» que
el hombre establece con los demAjs hombres tambiA©n: A«opresoraA», destructiva de sA— y de los demAjs;
o AliberadoraA», humanizadora de sA— y de los demAjs. Con este esquema simple, A°nicamente queremos
evitar el error de pensar que la A«posesiA3nA» de algo necesariamente implica su abuso y destrucciA3n.

[14] Cfr. LE 8, 10, 12, etc.
[15] Cfr. LE 4, 10, 25, etc.
[16] En este sentido, a modo de ejemplo, dice el Catecismo universal (2404):

"La propiedad de un bien hace de su dueA+o un administrador de la Providencia para hacerlo fructificar y
comunicar sus beneficios a otros, ante todo, a sus prA3ximos".

Cfr. tambiA©n GS 96a; Cat 2405; etc.

[17] Cfr. LE 14.

[18] Son innumerables los documentos del magisterio universal y particular, que denuncian

sistemA jticamente la realidad de esa A«brechaA» generada por el sistema de propiedad y distribuciA3n de
bienes de nuestras sociedades.

A modo de ejemplo, dice el documento de Santo Domingo:

"El empobrecimiento y la agudizaciA’n de la brecha entre ricos y pobres golpean de modo grave a las
grandes mayorA—as de nuestros pueblos debido a la inflaciAn y reducciAn de los salarios reales y a la falta

62



de acceso a servicios bA;sicos, al desempleo y al aumento de la economA—a informal y de la dependencia
cientA—fico-tecnolA3gica.” 199 (Cfr. tambiA©n 167, etc.)

[19] Cfr. CA 6c.
[20] CA 31a. El subrayado es nuestro.

[21] TambiA©n en este punto existen innumerables documentos del magisterio. Simplemente para mencionar
uno de los mAjs recientes: Cat 2426ss, 2459, etc.

[22] Cfr. CA 48; Sto Dgo 180d.

[23] Cfr. LE 14; CA 19b, 61a; Cat 2424-2425; etc. A modo de ejemplo:

"Fomentar la bA°squeda e implementaciAn de modelos socio-econA’micos que conjuguen la libre iniciativa,
la creatividad de personas y grupos, la funciA3n moderadora del Estado, sin dejar de dar atenciA3n especial a
los sectores mA;s necesitados. Todo esto, orientado a la realizaciAn de una economA—a de la solidaridad y
la participaciAsn, expresada en diversas formas de propiedad.” Sto Dgo 201

[24] LE 14g.

[25] "La autoridad polA—tica tiene el derecho y el deber de regular, en funciAn del bien comA°n, el ejercicio
del derecho de propiedad." Cat 2406 (subrayado en el original). Cita tambiA©n: GS 71, 4; SRS 42; CA 40,
48).

[26] Por ejemplo:

"Apoyar a todas las personas e instituciones que estA;n buscando de parte de los gobiernos, y de quienes
poseen los medios de producciA3n, la creaciAn de una justa y humana reforma y polA—tica agraria, que
legisle, programe y acompaA+e una distribuciA’n mA;s justa de la tierra y su utilizaciAn eficaz.”

Sto Dgo 177

[1] El mismo magisterio asA— lo presenta en la Centesimus Annus (34) al decir:

"Da la impresiAn de que, tanto a nivel de Naciones, como de relaciones internacio—nales, el libre mercado
sea el instrumento mA;s eficaz para colocar los recursos y responder eficazmente a las necesidades."

Cfr. tambiA©n: 40b, y 43.
[2] Cfr. CA 49.
[3] "Ciertamente, los mecanismos de mercado ofrecen ventajas seguras; ayudan, entre otras cosas, a utilizar

mejor los recursos; favorecen el intercambio de los productos y, sobre todo, dan la primacA—a a la voluntad
y a las preferencias de la persona, que, en el contrato, se confrontan con las de otras personas." CA 40b

[4] Cfr. el mismo numeral 49 de CA.
[5] Dice en este sentido el magisterio en Centesimus Annus (42) (Cfr. tambiA©n 40b):

"Es mA;s, existe el riesgo de que se difunda una ideologA—a radical de tipo capitalista, que rechaza incluso
en tomarlos en consideraciAn (los problemas sociales), porque a priori considera condenado al fracaso todo

63



intento de afrontarlos v, de forma fideA—sta, confA—a su soluciAn al libre desarrollo de las fuerzas de
mercado."

En referencia explA—cita al neoliberalismo, el documento de Santo Domingo, lo ubica en esta perspectiva,

resaltando las interpretaciones "estrechas o reductivas de la personay de la sociedad” de las que parte (Cfr.

199).

[6] Hay una gran insistencia del magisterio en este aspecto de la necesidad de conducciA3n y control del
mercado. A modo de ejemplo Cfr. CA 34, 35, 40, 42, 43, 52; Sto Dgo 195, 202; Cat 2425; etc.

[7] "La polA—tica de corte neoliberal que predomina hoy en AmA®rica Latina y el Caribe profundiza aAn
mA ;s las consecuencias negativas de estos mecanismos. Al desregula—r in—discriminadamente el mercado,
eliminarse partes importantes de la legislaciA3n laboral y despedirse trabajadores, al reducirse los gastos
sociales que protegA—an a las familias de trabajadores, se han ahondado aA’n mA;s las distancias en la
sociedad."

Sto Dgo 179. Cfr. tambiA©n: Cat 2425.

[8] Sto Dgo 195b.

[9] Cfr. CA 34; Sto Dgo 195a.

[10] Cfr. CA 35.

[11] No hace falta abundar en un tema presente en todos los documentos sociales desde la Rerum Novarum
hasta hoy.

[12] Cfr. LE 7bc y todo el capA—tulo IV; CA 4, 34.

[13] "Es deber del Estado proveer a la defensa y tutela de los bienes colectivos, como son el ambiente natural

y el ambiente humano, cuya salvaguardia no puede estar asegurada por los simples mecanismos de
mercado."

CA 40a

[14] Cfr. CA 15a.

[15] Ibid.

[16] Cfr. CA 32; Sto Dgo 202.

[17] A modo de ejemplo, dice el documento de Santo Domingo (174; cfr. tambiA©n 172):

"En los A°ltimos aA+os esta crisis se ha hecho sentir con mAjs fuerza allA— donde la modernizaciAn de

nuestras sociedades ha traA—do expansiA’n del comercio agrA—cola internacional, la creciente integraciAn
de paA—ses, el mayor uso de la tecnologA—a y la presencia transnacional. Esto, no pocas veces, favorece a

los sectores econA’mi—cos fuertes, pero a costa de los pequeA+os productores y trabajadores."
[18] Cfr. Sto Dgo 195, 202.

[19] Cfr. Sto Dgo 179, 195.

64



[20] Cfr. CA 41-42.

[21] Dice la encA—clica Centesimus Annus (46a):

"La Iglesia aprecia el sistema de la democracia, en la medida en que se asegura la participaciAn de los
ciudadanos en las opciones polA—ticas y garantiza a los gobernadores la posibilidad de elegir y controlar a
sus propios gobernantes, o bien la de sustituirlos oportunamente de manera pacA—fica."

Asimismo, ademA;s de citar a Centesimus Annus, dice el documento de Santo Domingo (191):

"La libertad, inherente a la persona humana y puesta de relieve por la modernidad, viene siendo conquistada
por el pueblo en nuestro continente y ha posibilitado la instauraciA’n de la democracia como el sistema de
gobierno mA;s aceptado, aunque su ejercicio sea todavA—a mA;s formal que real.”

Existen, no obstante, una larga serie de prevenciones, no con respecto a la democracia en sA—, sino en cuanto

a los elementos indispensables para que una democracia sea verdadera. Por ejemplo cfr. CA 46b; Sto Dgo
193.

65



	00092367.html

