
AristÃ³teles

AristÃ³teles3

La obra de AristÃ³teles3

La teorÃ-a del conocimiento y la lÃ³gica de AristÃ³teles 4

El silogismo.5

ClasificaciÃ³n aristotÃ©lica de los saberes y ciencias.7

La teorÃ-a aristotÃ©lica de la ciencia.................8

La critica a la TeorÃ-a de las ideas de PlatÃ³n..9

La teorÃ-a de las ideas de PlatÃ³n y AristÃ³teles.9

El problema de la naturaleza en AristÃ³teles10

La teorÃ-a de la sustancia10

Sustancia y accidentes.10

Sustancia primera y sustancia segunda..11

Sustancia y ser..12

La teorÃ-a hilemÃ³rfica..12

Las cuatro causas13

La fÃ-sica del mundo.13

|AristÃ³teles

AristÃ³teles nace en Estagira en el 384 y muere en el 322 a.C. Era hijo del mÃ©dico del Rey de Macedonia,
fue enviado muy joven a estudiar a la Academia platÃ³nica, desde los 17 a los 37 aÃ±os cuando muere plan y
abandona la escuela.

ContinÃºa por su cuenta sus investigaciones, junto con Teofrasto, hasta que a los 41 aÃ±os es llamado a la
corte macedÃ³nica como preceptor de Alejandro Magno cuando Ã©ste tiene 13 aÃ±os.

AristÃ³teles forma una escuela en Atenas en el 355, el Liceo, que dirigirÃ¡ durante 12 aÃ±os.

En su vida se pueden reconocer tres etapas:

La etapa de formaciÃ³n en la academia platÃ³nica (367−347) donde veremos obras como el
ProtrÃ©ptico y sobre la filosofÃ-a.

• 

La etapa de independencia y los viajes, que culmina en sus aÃ±os como preceptor de Alejando Magno,• 

1



donde inicia ya sus tratados de LÃ³gica, FÃ-sica, Ã‰tica, PolÃ-tica y MetafÃ-sica.
La etapa de fundaciÃ³n del Liceo y de la continuaciÃ³n de sus estudios sistemÃ¡ticos y peripatÃ©ticos
en Atenas, donde desarrolla y completa los temas que ya habÃ-a abierto en la etapa anterior.

• 

SerÃ¡ llamado Estagirita por donde naciÃ³ y sus seguidos como los peripatÃ©ticos: en el Liceo habÃ-a un
patio interior llamado Peripato, donde se desarrollaban algunas de sus lecciones.

Conservamos las obras esotÃ©ricas, es decir, enseÃ±anzas mÃ¡s especializadas que tenÃ-an lugar en el
interior del Lico, pero las obras exotÃ©ricas (en expresiÃ³n del propio AristÃ³teles), normalmente escritas en
forma de diÃ¡logos, dirigidas al pÃºblico exterior se han perdido en casi su totalidad. Con AristÃ³teles ha
sucedido lo contrario que con PlatÃ³n, pues del ateniense se han conservado sus diÃ¡logos y lo que se ha
perdido son sus investigaciones acadÃ©micas.

|Obra de AristÃ³teles

EscribiÃ³ sobre temÃ¡ticas muy variadas, prÃ¡cticamente sobre todos los temas de la AntigÃ¼edad, a los que
aÃ±adiÃ³ aquellos otros que Ã©l mismo acertÃ³ a innovar e impulsar. Entre los escritos aristotÃ©licos
encontramos tratados sobre lo que mÃ¡s tarde acabarÃ¡ convirtiÃ©ndose en biologÃ-a, psicologÃ-a, ciencias
sociales (polÃ-tica y economÃ-a), fÃ-sica, astronomÃ-a, cosmologÃ-a, y primeras sistematizaciones sobre
Ã©tica, metafÃ-sica, poÃ©tica y retÃ³rica. Fue el primero que sistematizÃ³ la lÃ³gica y dentro de ella su
gran hallazgo: la teorÃ-a del silogismo.

OrganizaciÃ³n de las obras de AristÃ³teles:

LÃ³gica (Organon): CategorÃ-as, Sobre la interpretaciÃ³n, AnalÃ-ticos primeros, AnalÃ-ticos
segundos, TÃ³picos y Refutaciones sofistas.

• 

Tratados sobre fÃ-sica (physis) contiene tanto fÃ-sica, como astronomÃ-a y cosmologÃ-a como
zoologÃ-a, biologÃ-a y principios de psicologÃ-a: FÃ-sica, Sobre el cielo, Sobre la generaciÃ³n y
corrupciÃ³n, Sobre el alma, Historia de los animales, Sobre las partes de los animales.

• 

MetafÃ-sica (metÃ  tÃ  physikÃ¡) Catorce tratados denominados FilosofÃ-a Primera. La palabra
metafÃ-sica surge fruto de una pura ordenaciÃ³n topolÃ³gica.

• 

Ã‰tica y polÃ-tica quedan elaboradas en varias tratados: Gran moral, Virtudes y vicios, Ã‰tica a
Eudemo y la obra principal La Ã©tica a NicÃ³mano. Las obras polÃ-ticas son: la polÃ-tica y la
constituciÃ³n de Atenas. EscribiÃ³ tambiÃ©n un tratado sobre EconomÃ-a domÃ©stica

• 

RetÃ³rica y PoÃ©tica La Retorica comprende tres libros de 60 capÃ-tulos. La poÃ©tica,
incompleta, consta de 26 capÃ-tulos.

• 

SE trata de obras escribas en su periodo en la academia, la mayor parte, diÃ¡logos que siguen muy de cerca
las enseÃ±anzas platÃ³nicas: El Eudemo, el Grylo, Sobre la Justicia, El sofista y el polÃ-tico. EL
protrÃ©ptico es junto con Eudemo, el escrito principal de su periodo platÃ³nico, entre otras razones por
haberse conservado una parte importante. El protrÃ©ptico se escribe con el fin de establecer las normas que
han de seguir los polÃ-ticos que aspiren a un gobierno justo. El modelo protrÃ©ptico habÃ-a sido fijado en la
metodologÃ-a educativa de los sofistas, y sigue en concreto el estilo de SÃ³crates mÃ¡s que el platÃ³nico:
estÃ¡ compuesto como una carta personal que permite directamente el fin didÃ¡ctico moral y la educaciÃ³n
polÃ-tica con intenciÃ³n directamente proselitista. IsÃ³crates siguiÃ³ las tÃ©cnicas retoricas de Gorgias y
llega a fundar una de las escuelas de oratoria mÃ¡s importantes de la antigÃ¼edad pero en lo ideolÃ³gico se
mueve prÃ³ximo a SÃ³crates y PlatÃ³n, dentro del ideal de revitalizaciÃ³n Ã©tica de la polÃ-tica.

2



El pensamiento de AristÃ³teles empieza ya a construirse con cierta identidad propia en los mismos aÃ±os de
su formaciÃ³n de acadÃ©mica su principal discÃ-pulo fue: Teofrasto.

|La lÃ³gica y la teorÃ-a del conocimiento de AristÃ³teles

En Sobre la interpretaciÃ³n, AristÃ³teles, distingue que la proposiciÃ³n que interesa al conocimiento se
construye con enunciados apofÃ¡nticos: juicios. Los enunciados apofÃ¡nticos afirman o niegan un predicado
sobre un sujeto, de modo que pueden interpretarse como verdaderos o falsos, frente a los enunciados que son
meros ruegos, Ã³rdenes, exclamaciones o preguntas, donde no se establece juicio alguno y donde no cabe lo
verdadero o lo falso.

En las categorÃ-as desarrolla los diez predicados mÃ¡s generales que pueden ser afirmados o negados de un
sujeto. Una de esas categorÃ-as o predicados es esencial y las otras nueve accidentales. La sustancia es el
predicado que constata aquello que constituye esencialmente a un sujeto. Los predicados accidentales que
completan al predicado son: cantidad, cualidad, relaciÃ³n, lugar, tiempo, posiciÃ³n, estado, acciÃ³n y
pasiÃ³n.

La estructura formal de la demostraciÃ³n se basa en la teorÃ-a de silogismo. Pero el silogismo solo nos
asegura la validad o verdad formal asÃ- que para asegurar la verdad material han de conocerse las
condiciones que nos permiten asegurar la verdad ontolÃ³gica de los enunciados utilizados.

En refutaciones sofisticas descubre la estructura de los sofismas o argumentaciones falaces. En tÃ³picos
explora los argumentos probables utilizados en las discusiones, a modo de un anÃ¡lisis de la argumentaciÃ³n
dialÃ©ctica tan utilizada por platÃ³n.

|El silogismo

Consiste en la uniÃ³n de dos o mÃ¡s enunciados en calidad de premisas de las que se sigue un enunciado, la
conclusiÃ³n, que resulta necesariamente de los enunciados antecedentes o premisas.

Todo enunciado se compone de un sujeto o de un predicado. Cuando afirmo o niego un predicado que aplico a
un sujeto, tengo un juicio. Argumentar y razonar es el arte de unir juicios entre sÃ- para llegar a otros nuevos
o desconocidos.

AristÃ³teles encontrÃ³ que la uniÃ³n entre los diversos enunciados viene dada porque hay un tÃ©rmino
mayor, un tÃ©rmino menor y un tÃ©rmino medio. Cuando disponemos de conceptos universales podemos
deducir de Ã©l, los casos particulares Modelo con el que funcionan las ciencias deductivas.

SILOGISMO = RAZONAMIENTO

Enunciado 1 + Enunciado 2 Enunciado concluido de los dos anteriores

Estructura del silogismo• 

Pueden ser: universales, particulares o

Individuales

UniÃ³n de los silogismos• 

Todo hombre es mortal. SÃ³crates es hombre. SÃ³crates es mortal

3



AristÃ³teles ideÃ³ tres figuras de silogismos verdaderos diferentes. Cada figura contiene cuatro modos
distintos, segÃºn que la relaciÃ³n entre los enunciados se dÃ© entre juicios universales o particulares, y entre
juicios afirmativos o negativos. T o tÃ©rmino mayor, t o tÃ©rmino menor y M o tÃ©rmino medio. La figura
del silogismo depende de la disposiciÃ³n de los tÃ©rminos en las premisas.

Si el tÃ©rmino medio M−(sujeto)−T es sujeto en la premisa mayor y predicado en la menor t−M
(predicado) tenemos la 1Âª figura, conclusiÃ³n: t−T

• 

Si el tÃ©rmino medio T−M (sujeto) es predicado en la mayor y tambiÃ©n predicado en la menor
t−M (predicado) tenemos la 2Âª figura, conclusiÃ³n serÃ¡ t−T

• 

Si el tÃ©rmino medio M−(sujeto)−T es sujeto en la mayor y tambiÃ©n sujeto en la menor
M−(sujeto)−t tenemos la 3Âª figura, conclusiÃ³n serÃ¡ t−T

• 

Si el tÃ©rmino medio es predicado en la mayor T−M (predicado) y sujeto en la menor M−(sujeto)−t
tenemos la 4Âª figura (Se introduce despuÃ©s de AristÃ³teles), conclusiÃ³n serÃ¡ t−T

• 

A es un juicio universal alternativo, E un juicio universal negativo, I es un juicio particular afirmativo, O es un
juicio particular negativo. AristÃ³teles establecerÃ¡ los siguientes modos:

1Âª figura: AAA (barbara), EAE (Celarent), AII (Darii), EIO (Ferio)• 
2Âª figura: EAE (Cesare), AEE (Camestres), EIO (Festino), AOO (Baroco)• 

3Âª figura: AAI (Darapti), EAO (Felapton), IAI (Disamis), AII (Datisi), OAO (Bocardo), EIO
(ferisÃ³n)

• 

4Âª figura: AAI (Baralipton), EAE (Celantes), AII (Dabitis), AEO (Fapesmo), IEO (Frisesomorum)• 

Ejemplos de silogismos:

Barbara: Todo ser vivo se nutre (M−T). Todo vegetal es un ser vivo (t−M). Luego todo vegetal se
nutre (t−T)

• 

Cesare: NingÃºn hombre amargado estÃ¡ en paz (T−M). Todo hombre justo estÃ¡ en paz (t−M).
Luego ningÃºn hombre justo es un hombre amargado (t−T)

• 

Bocardo: AlgÃºn ministro no es honrado (M−T). Todo ministro es poderoso (M−t). Luego algÃºn
poderoso no es honrado (t−T)

• 

La lÃ³gica estoica se desarrolla a continuaciÃ³n de la de AristÃ³teles completarÃ¡ las bases del razonamiento
lÃ³gico impulsado por el Estagirita. Distinguimos cuatro grandes divisiones fundamentales en la lÃ³gica:
enunciados, predicados, clases y relaciones. La lÃ³gica de enunciados es la que iniciaron los estoicos, es la
lÃ³gica elemental sobre la que se construyen las demÃ¡s. La lÃ³gica de predicados y la lÃ³gica de clases son
las que quedaron apuntadas ya en el silogismo aristotÃ©lico, resultan de analizar los enunciados internamente
y de buscar desde ahÃ- los nexos entre los enunciados. La lÃ³gica de relaciones es otra variante de anÃ¡lisis
de lo que se dice en los enunciados o proposiciones. AristÃ³teles descubriÃ³ el anÃ¡lisis interno de los
enunciados, es decir, las funciones que el sujeto y el predicado ejercen y si Ã©stos son particulares o
universales, negativos o afirmativos, y acertÃ³ a describir las leyes que rigen los nexos internos entre los
enunciados que asÃ- se conectan.

Los estoicos establecerÃ¡n el nivel lÃ³gico de la uniÃ³n de los enunciados sin necesidad de analizarlos
internamente, sino tomÃ¡ndolos como un todo que se conecta a otro todos, es decir, fijÃ¡ndose en los nexos
que unen entre sÃ- externamente a los enunciados, es decir, fijÃ¡ndose en lo que hoy llamamos functores y en
sus leyes lÃ³gicas. La lÃ³gica moderna sistematizarÃ-a y desarrollarÃ-a todo ello y le darÃ-a una
formulaciÃ³n con lenguaje simbÃ³lico, estableciendo claramente la diferencia entre la lÃ³gica forman y la
lÃ³gica material.

DesarrollÃ³ otro modo de razonamiento cientÃ-fico, es decir, la inducciÃ³n, que en lugar de ir de lo universal

4



a lo particular, recorre el camino inverso: de los particulares, por suma de casos hasta concluir el universal.
Ejemplo de inducciÃ³n:

Todos los cuervos que he visto hasta la fecha son negros, y he visto mucho, luego todos los cuervos son
negros

Son incompletas, el carÃ¡cter demostrativo de la inducciÃ³n no es tan potente, es obvio, como el de la
deducciÃ³n.

|ClasificaciÃ³n aristotÃ©lica de los saberes y de las ciencias

AristÃ³teles distingue el saber prÃ¡ctico del teÃ³rico. En el saber prÃ¡ctico encontramos: La techne (saber
tÃ©cnico) supone el conocimiento de los objetos materiales propios de la cultura humana producidos
artificialmente por la mano del hombre. La poiesis se produce en los objetos poÃ©ticos construidos por el
espÃ-ritu humano: retÃ³rica y poesÃ-a. La praxis conoce cÃ³mo actuar y estudia los fenÃ³menos que
proceden de la acciÃ³n racional humana: Ã©tica y polÃ-tica. La especulaciÃ³n teÃ³rica puede ocuparse
solamente en el puro conocer.

El saber verdadero y mÃ¡s pleno aspira a ser deductivo, esto es, demostrativo con la ayuda instrumental de la
lÃ³gica. El saber que pueda aspirar a ser demostrativo es al que AristÃ³teles tiende a llamar ciencia
(episteme).

La matemÃ¡tica y la teologÃ-a tienen contenidos que se dan al margen totalmente del movimiento. La
matemÃ¡tica estudia los objetos desde el punto de vista de la cantidad y la extensiÃ³n. La teologÃ-a, saber
racional sobre el motor del mundo, es un motor inmÃ³vil, que mueve sin ser movido y sin moverse el mismo.
Los nÃºmeros, las figuras y el motor inmÃ³vil no son afectados por el movimiento o devenir alguno, en este
sentido, no estÃ¡n dentro de la physis. SegÃºn PlatÃ³n, el conocimiento verdadero: matemÃ¡tica y
dialÃ©ctica, se halla mÃ¡s allÃ¡ del mundo sensible.

Dentro de la fÃ-sica, ciencia que estudia los saberes que tienen en sÃ- mismos el principio interno de su
propio movimiento, en el mundo griego se incluyen tanto las cuestiones fÃ-sicas como las biolÃ³gicas y
cosmolÃ³gicas: se incluye la diferencia entre el mundo sublunar y supralunar, la teorÃ-a del movimiento y del
cambio, la teorÃ-a hilemÃ³rfica y la teorÃ-a de las cuatro causas.

La metafÃ-sica o filosofÃ-a primera busca los Ãºltimos fundamentos ontolÃ³gicos. Dentro de la metafÃ-sica
encontramos:

El estudio del ente en general y no de ningÃºn ente en particular• 
La teorÃ-a de la sustancia• 
La teologÃ-a racional: a Dios, como objeto final del conocimiento del cosmos. Realidad independiente de
la materia y al margen del movimiento propio de la physis. La teorÃ-a de sustancia es el nexo que une la
fÃ-sica con la metafÃ-sica. El motor inmÃ³vil representa como el punto de inflexiÃ³n que separa y una a la
fÃ-sica o reino del movimiento con aquello que ya no tiene movimiento. Dios ahora convertido en Dios
racional.

• 

|La teorÃ-a aristotÃ©lica de la ciencia

La ciencia es un tipo de conocimiento determinado:

Es conocimiento de cosas existentes, no de entes meramente figurados en nuestra mente, no puede ser puro
conocimiento formal. AristÃ³teles admitirÃ¡ una forma sin materia, la forma pura del motor inmÃ³vil que
mueve todas las cosas existentes en el cosmos, y de ello intentarÃ¡ establecer una ciencia teolÃ³gica.

• 

5



Ha de ser un conocimiento universal por lo que ha de captarse la esencia de las cosas, no solo los elementos
accidentales

• 

Ha de ser un conocimiento necesario o incondicionalmente sincero o por demostraciÃ³n pero no todo es
demostrable porque el conjunto de las cosas singulares relacionadas deductivamente ha de apoyarse en unos
primeros principios, que son ellos mismos indemostrables y la demostraciÃ³n es mÃ¡s que la mostraciÃ³n
porque ha captado lo que de necesario hay en las cosas. La ciencia no se sostiene en la pura posibilidad ni
en la simple realidad sino en la necesidad

• 

Para que haya conocimiento necesario han de conocerse las cusas de las cosas, aquellas causas que actÃºan
necesariamente.

• 

Cuando se ha de alcanzar una esencia, ha de ser la intuiciÃ³n o visiÃ³n intelectual la que llegue hasta el
fundamento mismo del ser. La lÃ³gica como instrumento de toda ciencia ha de ser completada con la
metafÃ-sica como sabidurÃ-a de los primeros principios de las cosas.

• 

La ciencia consiste en el conocimiento verdadero de las cosas realmente existentes, verdad que resulta de su
esencia, de su necesidad y del conocimiento de su casualidad. La verdad de las premisas solo puede
establecerse por el conocimiento directo de los primeros principios que se forman a travÃ©s de dos
vertientes: una vertiente lÃ³gico formal que resulta de utilizar los principios de identidad de contradicciÃ³n
o de tercio excluso; y una vertiente existencial aplicada a la ciencia concreta donde han de establecerse las
definiciones fundamentales desde donde inferir el resto de enunciados. Las definiciones conforman el
primer saber de cada ciencia que se extrae del conocimiento intuitivo de la esencia de las cosas, en tanto
que las definiciones se construyen aplicando a un gÃ©nero la diferencia especifica.

• 

El conocimiento inductivo, serÃ¡ plenamente cientÃ-fico si la inducciÃ³n es completa.

|La crÃ-tica de AristÃ³teles a la teorÃ-a de las ideas de PlatÃ³n y de los acadÃ©micos

AristÃ³teles, sin despreciar a las matemÃ¡ticas, va a reivindicar como instrumento de todo pensamiento el que
surge de la lÃ³gica, disciplina que Ã©l desarrolla sistemÃ¡ticamente por primera vez.

Se alejarÃ¡ de aquellos aspectos que nos encaminen a recurrir a otro mundo trascendente a Ã©ste en el que
vivimos. Las esencias, las ideas, no se dan de manera separada. AristÃ³teles preferirÃ¡ construir una nueva
teorÃ-a, que dÃ© una buena soluciÃ³n a la teorÃ-a de los dÃ-as y que no la esterilice en vÃ-as sin salida, y
para ellos construirÃ¡ su teorÃ-a de la sustancia.

El propio PlatÃ³n somete a dura crÃ-tica su propia teorÃ-a de las ideas. AristÃ³teles dedicÃ³ mÃºltiples
fragmentos a criticar los puntos flacos de la teorÃ-a de las ideas de su maestro. Uno de estos es el denominado
argumento del tercer hombre: SegÃºn la teorÃ-a de las ideas, los hombres, como cosas particulares han de
estar representados por la idea o concepto universal de hombre, a travÃ©s de la imitaciÃ³n o de la copia: se
nos representa como algo individual. Este algo individual que es la Idea de Hombre ha de imitar o copiar a
otra idea universal que haga posible que la Idea singular de Hombre signifique de otra manera universal. Con
lo que nos vemos obligados a recurrir a la idea del tercer hombre. Pero no hemos hecho otra cosa sino abrir la
puerta de un proceso infinito. Por tanto, recurrir a un mundo ideal que justifique este mundo empÃ-rico nos
obligarÃ-a a recurrir a un segundo mundo ideal de ese primer mundo ideal y a su vez, ese segundo mundo a
una cadena de mundos sin soluciÃ³n de continuidad hasta el infinito.

|Contraste de la teorÃ-a del conocimiento de AristÃ³teles con la de PlatÃ³n

PlatÃ³n estableciÃ³ que conocer era arrancar de las cosas empÃ-ricas hasta desprenderse de ellas, y acabar
comprendiendo las esencias de las cosas, esencias que desbordan a las cosas particulares por lo que se
hallarÃ-an en un mundo de ideas independiente al de la experiencia. AristÃ³teles insistirÃ¡ en que las
esencias sÃ³lo se dan en los particulares y que no pueden separarse de ellas: toda forma es inseparable de su
materia.

• 

PlatÃ³n estableciÃ³ que en la ciencia entre el conocer de las ciencias deductivas y el conocer superior de la• 

6



dialÃ©ctica habÃ-a un nexo genÃ©tico, puesto que se llega al conocimiento intuitivo a travÃ©s de la
visiÃ³n de las formas de las ciencias deductivas, como entidades eternas e incorruptibles. AristÃ³teles
establece mÃ¡s que dos niveles, dos funciones inseparables que han de ir coordinadas: el conocimiento
formal deductivo y demostrativo que depende del buen uso de la lÃ³gica, al lado del conocimiento material
de las esencias directas de las cosas.
PlatÃ³n estuvo preocupado mÃ¡s bien en seÃ±alar la diferencia que existe entre el conocimiento
cientÃ-fico y el filosÃ³fico, mientras que AristÃ³teles estableciÃ³ la lÃ³gica formal como elemento
comÃºn y el conocimiento intuitivo como el campo donde habrÃ-a de operar la lÃ³gica.

• 

AristÃ³teles ha resultado tener razÃ³n en cuanto es verdad que a la ciencia consiste en el descubrimiento o
reconstrucciÃ³n de la misma trabazÃ³n de las partes materiales pero PlatÃ³n alcanzÃ³ a ver muy bien el
distinto nivel operativo en el que actÃºa la razÃ³n cientÃ-fica y la razÃ³n filosÃ³fica. Para PlatÃ³n, la
ciencia y la filosofÃ-a son ambos conocimientos verdaderos, pero la ciencia queda delimitada por los
territorios en los que se anclan sus hipÃ³tesis y no puede llevar su saber mas allÃ¡ de estos lugares,
mientras que a la filosofÃ-a se le confÃ-a llevar lo mÃ¡s lejos posible la exploraciÃ³n crÃ-tica de las
estructuras racionales de la realidad, de modo que desde estas exploraciones puede desplegarse no sÃ³lo el
conocimiento humano sino extenderse una praxis humana que pueda transformar y mejorar el mundo donde
vive, precisamente porque dice conocerlo.

• 

AristÃ³teles descubriÃ³ la lÃ³gica, como instrumento universal de todo verdadero saber y debido a este
descubrimiento a la dialÃ©ctica de PlatÃ³n pasÃ³ a ser reducida en gran medida a esa lÃ³gica. Por ello la
ciencia y la filosofÃ-a tendieron a unirse. La lÃ³gica resulto desplegarse y madurar como lÃ³gica formal, y
toda lÃ³gica formal precisa de una lÃ³gica material pero hemos de diferenciar la lÃ³gica material de los
conceptos cerrados propios de las ciencias de la lÃ³gica material propia de los conceptos abiertos propios
de la filosofÃ-a. La ciencia puede quedar cerrada dentro de conceptos muy delimitados mientras que la
extensiÃ³n de la filosofÃ-a no se cierra por ningÃºn lado

• 

PlatÃ³n y AristÃ³teles mÃ¡s que negarse el uno al otro, se complementan, primero, porque PlatÃ³n siempre
quiso hacer polÃ-tica con el saber al que aspiraba, y por tanto, siempre quiso tocar el mundo, y segundo,
porque AristÃ³teles lo que encuentra en el mundo que no quiere dejar de tocar no es otra cosa que lo que
esforzadamente PlatÃ³n habÃ-a encontrado en el mundo superior de las ideas. El motor inmÃ³vil
concebido como un pensamiento que se piensa a sÃ- mismo, es decir, como un Nous que es incapaz de
conocer el mundo, solo lo mueve, pero que ha de poder conocerse a sÃ- mismo, resuena al final del cosmos
finito y eterno de AristÃ³teles como un reino de las ideas condensado en un solo elemento.

• 

|El problema de la naturaleza de AristÃ³teles

Una vez que AristÃ³teles tenga ante si al mundo como realidad cosmolÃ³gica totalizada pondrÃ¡ como causa
de movimiento de este cosmos unitario al motor inmÃ³vil. Esta coincidencia con el Nous humano y el Nous
divino viene a seÃ±alar una idea muy platÃ³nica, y muy aristotÃ©lica: en el hombre hay algo de divino.

|la teorÃ-a de la sustancia

La teorÃ-a de la sustancia viene a sustituir a la teorÃ-a de las ideas de PlatÃ³n. La sustancia tenÃ-a el
significado de los bienes materiales que poseÃ-an. AristÃ³teles transformarÃ¡ este significado comÃºn de
ousÃ-a a un nuevo significado filosÃ³fico. Las cosas son lo que son porque tienen sustancia. AristÃ³teles
recurrirÃ¡ a establecer una serie de diferenciaciones que resultan necesarias para ir saliendo al paso de lo que
la realidad es: es movimiento, es devenir, es transformaciÃ³n, es continuidad, es estabilidad, es generaciÃ³n,
es corrupciÃ³n

|Sustancia y accidentes

La sustancia ha de diferenciarse en primer lugar de los accidentes. Una sustancia es aquello que no puede
faltarle a una cosa para ser lo que es, un accidente es la extracciÃ³n o introducciÃ³n de determinadas
caracterÃ-sticas en una sustancia que sigue siendo la misma cosa. Todo ser se constituye en dos niveles: lo

7



que tiene de sustancia y lo que le aÃ±aden los accidentes.

Mientras que la sustancia es, los accidentes mÃ¡s bien estÃ¡n en la sustancia. Tener cabeza es sustancial para
el hombre, pero tener pelo largo o corto es accidental.

Los cambios accidentales son aquellos que se originan a consecuencia de los accidentes. EL cambio que se
produce a escala accidental se traduce como movimiento del ente, y puede ser: cuantitativo, cualitativo y
locativo. Cuando el cambio afecta a la sustancia entonces sÃ³lo es posible la generaciÃ³n o la corrupciÃ³n.

|Sustancia primera y sustancia segunda.

La sustancia primera y la sustancia segunda son dos maneras distintas y complementarais de referirse a algo
que es sustancia. La sustancia sÃ³lo puede ser o existir en cuanto exista un esto concreto, una cosa existente,
concreta e individualizada. La primera sustancia es el individuo, lo individual concreto: un hombre, un Ã¡rbol,
una piedra. Pero toda sustancia primera es tambiÃ©n sustancia segunda, puesto que esa sustancia primera
concreta ha de consistir en ser algo determinado, algo que pueda ser conceptuado y conocido en concepto
universal.

La sustancia segunda es la esencia necesaria y universal contenida en la sustancia primera. Una vez tenemos
la existencia podemos conocer la esencia, pero no al revÃ©s. No hay idea sino hay cosa crÃ-tica que
AristÃ³teles plantea a PlatÃ³n y a los acadÃ©micos. Una vez concedido esto, ha de darse toda la importancia
que tiene a la esencia o sustancia segunda en la medida en que los particulares desaparecen mientras que sus
ideas universales permanecen en otros Prioridad ontolÃ³gica de lo universal sobre lo particular.

La prioridad ontolÃ³gica en cuanto a lo que algo es, la tiene la primera sustancia. La prioridad ontolÃ³gica en
cuanto a que algo es una cosa determinada y no otra, tiene la segunda sustancia. Aspectos necesarios y
recÃ-procos del ser:

El ser primero tiene que existir como concepto• 
EL ser concreto al existir es necesariamente algo abstracto• 

La sustancia primera, en cuanto pasa a ser seÃ±alada lÃ³gica o lingÃ¼Ã-sticamente, se constituye en sujeto
de la oraciÃ³n, y aquello que se predica de esa sustancia primera es la sustancia segunda, en cuanto que lo que
se predica sea algo sustancial y no meramente accidental. Cuando lo que se predica es algo accidental,
estamos ante los predicados accidentales. AristÃ³teles distingue diez tipos de predicados: un predicado
sustancia y nueve predicados accidentales que son: cantidad, cualidad, relaciÃ³n, lugar, tiempo, posiciÃ³n,
hÃ¡bito, acciÃ³n y pasiÃ³n.

Con su teorÃ-a de la sustancia, AristÃ³teles estÃ¡ tratando de establecer una correlaciÃ³n entre el estatuto
lÃ³gico y el ontolÃ³gico de las cosas, o, del Ser: para que las ideas platÃ³nicas queden totalmente insertas en
el mundo y no separadas, en sentido ontolÃ³gico, la sustancia primera es el individuo y la sustancia segunda
su esencia.

En sentido lÃ³gico o lÃ³gico lingÃ¼Ã-stico, el sujeto de la oraciÃ³n tiene la cualidad de poder referirse al ser
individual (S. primera), de manera que todo lo que se predica de ese sujeto puede despuÃ©s ser o bien
predicados accidentales o bien el predicado sustancial (la esencia o sustancia segunda)

|Sustancia y ser

El concepto ser se aplica a toda la multiplicidad de entes y tambiÃ©n, el ser de un sujeto cualquiera puede
decirse de muchas maneras. Ser primario es su individualidad, pero las determinaciones de ese ser dan lugar a
lo que puede conocerse de Ã©l, a lo predicado de Ã©l, y eso forma parte de ese ser individual de manera

8



anÃ¡loga o derivada.

MetafÃ-sica estudio del ser en general. La metafÃ-sica es un modo de conocer, una manera del acceder al
conocimiento del ser, y si las demÃ¡s ciencias acometen una vertiente terminada del ser, la metafÃ-sica la
estudia en su generalidad.

El estudio del ser tiene como objeto conocer las causas y principios supremos de los seres. Lo que quiere
descubrir AristÃ³teles es si existen unas propiedades generales que sean aplicables a todos los entes. EL
principio de no contradicciÃ³n ha de ser propuesto como una de las primeras propiedades del ser. Los
principios ciertos que no necesitan demostraciÃ³n son primero principios: Axiomas de la FilosofÃ-a.

La metafÃ-sica no puede reducirse a ser fÃ-sica ni matemÃ¡ticas. La matemÃ¡tica y la fÃ-sica son parte de la
filosofÃ-a, pero no de toda la filosofÃ-a, porque no abarcan la perspectiva mÃ¡s general que cabe abordar.

|La teorÃ-a HilemÃ³rfica

Los dos conceptos fundamentales que unen a la fÃ-sica con la metafÃ-sica son los de materia HylÃ© y forma
MorphÃ©, en lo que se ha dado en llamar la teorÃ-a hilemÃ³rfica, o la teorÃ-a de la materia y de la forma

Todo ente es un compuesto de materia y forma. Toda sustancia resulta de la integraciÃ³n de dos partes
inseparables: materia y forma. La materia concreta a la sustancia mientras que la forma le da su esencia.
AristÃ³teles ha de tener en cuenta tanto lo que la sustancia es necesaria o habitualmente como lo que
accidental o circunstancialmente se puede conocer. AristÃ³teles distingue dos modalidades tanto de materia
como de forma. Hay una materia prima o primera y una materia segunda. Hay una forma sustancial y una
forma accidental.

Cuando la materia segunda se transforma en otra materia segunda distinta, lo hace sobre el fundamento
indestructible de la materia prima. La materia prima es un principio de indestructibilidad del nivel material del
ser. Cuando la fÃ-sica moderna dice que nada se crea ni se destruye estÃ¡ apuntando a lo mismo que pensaba
AristÃ³teles con su materia prima.

Las formas que transformÃ¡ndose en el ser no crean ni destruyen a ese ser son formas accidentales. Toda
forma sustancial tiende tambiÃ©n a transformarse y perder o adquirir su esencia: esto sucede en el cambio
sustancial que es el que se da con la generaciÃ³n y la corrupciÃ³n.

Para AristÃ³teles, todo ser es en acto y ademÃ¡s en potencia. Mientras que la materia es potencia dado que es
en ella donde reside la capacidad del ente de convertirse en otra cosa, transformÃ¡ndose a escala de materia
segunda, la forma es acto dado que un ente se da como tal en un presenta actual, es decir, en un aquÃ- y
ahora.

Pero la forma, a demÃ¡s de ser enÃ©rgeia (un agente transformador) es la finalidad formal de la sustancia,
aquello para lo que existe. AristÃ³teles consigue avanzar en la explicaciÃ³n de cÃ³mo deviene la sustancia a
la vez que es ella misma la esencia de las cosas concretas.

|Las cuatro causas

Hay cuatro causas que operan en la realidad fÃ-sica y a escala metafÃ-sica: eficiente, material, formal y final.
Es importante determinar las cusas que operar en la realidad porque conocemos realmente algo cuando
llegarnos a conocer sus causas.

La causa eficiente de una estatua es el escultor, sin ella no existirÃ-a. La causa material es con que estÃ¡
hecha. La causa formal es la idea que se tenÃ-a en mente y se consiguiÃ³ imprimir. Y la causa final es el

9



sentido que adquiere o el motivo por el que fue hecha.

La materia se coordina con la causa material, la causa material estÃ¡ ligada a la potencia de la materia. La
forma se coordina tanto con la causa formal como con la final. La causa final estÃ¡ ligada a la enÃ©rgeia
(obra, acciÃ³n trabajo) de la forma y la causa final a su entelÃ©chia (lo que tiene un fin)

HylÃ©: es la materia, en la que ha de distinguirse la materia prima y la materia segunda, es, respecto de lo
que estÃ¡ sujeto a cambio y movimiento, la potencia y la posibilidad. La materia es causa material de la
existencia de los entes y de los fenÃ³menos de la realidad. La materia no existe sin forma sino como una
indeterminaciÃ³n de la realidad, pero esta materia no la conocemos de manera separada. La materia
segunda siempre se soporta sobre su correspondiente materia prima. La materia y la forma se unen
activamente porque la potencia de la materia es actuada por la acciÃ³n de la forma.

• 

MorphÃ©: es la forma en la que ha de distinguirse la forma sustancial y la forma accidental, la forma es un
acto: pura actualidad. La forma es causal y en tanto que la cadena de formaciones tiene un orden y un
sentido segÃºn la physis, es causa final a la vez. La forma es eidos y es esencia.

• 

La teorÃ-a hilemÃ³rfica y la teorÃ-a de las cuatro causas conectan inmediatamente con la doctrina fÃ-sica y
cosmolÃ³gica de AristÃ³teles y tambiÃ©n con su teologÃ-a racional, como punto de uniÃ³n de la
metafÃ-sica con la cosmologÃ-a y la fÃ-sica.

|La fÃ-sica del mundo

AristÃ³teles va a ser el principal responsable de que durante muchos siglos se considere que hay dos Ã³rdenes
diferenciados en el cosmos: la fÃ-sica terrestre y la fÃ-sica celeste. Los descubrimientos astronÃ³micos del
siglo XVI y XVII llevarÃ¡n a la uniÃ³n de estos dos mundos separados: sÃ³lo hay una fÃ-sica que afecta por
igual a los cielos y a la tierra. Pero para AristÃ³teles y los antiguos no era asÃ-.

El cosmos es eterno y finito, delimitado por la Ãºltima de las esferas, la de las estrellas fijas. AristÃ³teles
diferencia en primer lugar una fÃ-sica terrestre distinta de la fÃ-sica celeste, regidas por leyes distintas. La
fÃ-sica terrestre domina en el mundo sublunar, entre la luna y la tierra, mientras que la fÃ-sica celeste domina
en el mundo supralunar.

10



En el mundo sublunar encontramos movimientos que empiezan y acaban, finitos y perecederos, mientras que
los mundos supralunar son imperecederos, eternos y perfectos. El movimiento viene dado por la acciÃ³n de
un agente: en la tierra el movimiento se produce en lÃ-nea recta mientras que en los cielos es circular, el
movimiento es perfecto. El cambio produce en la tierra la generaciÃ³n y la corrupciÃ³n mientras que en los
cielos los astros son incorruptibles. En el lÃ-mite del mundo finito, moviendo el cosmos entero, ha de hallarse
el motor inmÃ³vil.

Premisa 1

11



Premisa 2

ConclusiÃ³n

S

es P

Sujeto

Predicado

Termino Menor

Termino medio

TÃ©rmino Mayor

FÃ-sica terrestre

(Mundo entre la luna y la tierra)

FÃ-sica celeste

12


