AristAsteles

AristAsteles3

La obra de AristAdteles3

La teorA-a del conocimiento y la IA3gica de AristAdteles 4

El silogismo.5

ClasificaciA3n aristotA@lica de los saberes y ciencias.?

La teorA-a aristotA©lica de la ciencia................. 8

La critica a la TeorA-a de las ideas de PlatA3n..9

La teorA-a de las ideas de PlatA3n y AristAdteles.9

El problema de la naturaleza en AristAdteles10

La teorA-a de la sustancial0

Sustancia y accidentes.10

Sustancia primera y sustancia segunda..11

Sustancia y ser..12

La teorA-a hilemAs3rfica..12

Las cuatro causas13

La fA-sica del mundo.13

|AristAteles

AristAsteles nace en Estagira en el 384 y muere en el 322 a.C. Era hijo del mA@dicq del Rey de Macedonia
fue enviado muy joven a estudiar a la Academia platA3nica, desde los 17 a los 37 aA+os cuando muere pla

abandona la escuela.

ContinAa por su cuenta sus investigaciones, junto con Teofrasto, hasta que a los 41 aA+os es llamado a |z
corte macedAs3nica como preceptor de Alejandro Magno cuando A©ste tiene 13 aA+o0s.

AristAsteles forma una escuela en Atenas en el 355, el Liceo, que dirigirAi durante 12 aA+os.
En su vida se pueden reconocer tres etapas:
« La etapa de formaciA3n en la academia platAsnica (367-347) donde veremos obras como el

ProtrA©ptico y sobre la filosofA-a.
« La etapa de independencia y los viajes, que culmina en sus aA+os como preceptor de Alejando Magno,



donde inicia ya sus tratados de LA3gica, FA-sica, A%otica, PolA-tica y MetafA-sica.
« La etapa de fundaciA3n del Liceo y de la continuaciA3n de sus estudios sistemAijticos y peripatAGticos
en Atenas, donde desarrolla y completa los temas que ya habA-a abierto en la etapa anterior.

SerAj llamado Estagirita por donde naciA3 y sus seguidos como los peripatACticos: en el Liceo habA-a un
patio interior llamado Peripato, donde se desarrollaban algunas de sus lecciones.

Conservamos las obras esotA@ricas, es decir, enseA+anzas mAjs especializadas que tenA-an lugar en el
interior del Lico, pero las obras exotA®©ricas (en expresiA3n del propio AristAdteles), normalmente escritas e
forma de diAjlogos, dirigidas al pA°blico exterior se han perdido en casi su totalidad. Con AristA3teles ha
sucedido lo contrario que con PlatA3n, pues del ateniense se han conservado sus diAjlogos y lo que se ha
perdido son sus investigaciones acadA©micas.

|Obra de AristAdteles

EscribiA3 sobre temAijticas muy variadas, prAjcticamente sobre todos los temas de la AntigA¥sedad, a los g
aA+adiA3 aquellos otros que A©I mismo acertA3 a innovar e impulsar. Entre los escritos aristotA©licos
encontramos tratados sobre lo que mAis tarde acabarAj convirtiA©ndose en biologA-a, psicologA-a, cienci:
sociales (polA-tica y economA-a), fA-sica, astronomA-a, cosmologA-a, y primeras sistematizaciones sobre
Actica, metafA-sica, poAGtica y retAsrica. Fue el primero que sistematizA3 la IA3gica y dentro de ella su
gran hallazgo: la teorA-a del silogismo.

OrganizaciA3n de las obras de AristAdteles:

« LA3gica (Organon): CategorA-as, Sobre la interpretaciA3n, AnalA-ticos primeros, AnalA-ticos
segundos, TA3picos y Refutaciones sofistas.

« Tratados sobre fA-sica (physis) contiene tanto fA-sica, como astronomA-a y cosmologA-a como
zoologA-a, biologA-a y principios de psicologA-a: FA-sica, Sobre el cielo, Sobre la generaciA3n y
corrupciﬁ@n, Sobre el alma, Historia de los animales, Sobre las partes de los animales.

 MetafA-sica (metA tA physikAj) Catorce tratados denominados FilosofA-a Primera. La palabra
metafA-sica surge fruto de una pura ordenaciA3n topolA3gica.

» A%otica y polA-tica quedan elaboradas en varias tratados: Gran moral, Virtudes y vicios, A%otica a
Eudemo y la obra principal La AGtica a NicA3mano. Las obras polA-ticas son: la polA-tica y la
constituciA3n de Atenas. EscribiA3 tambiA©n un tratado sobre EconomA-a domA®©stica

« RetAdrica y PoACtica La Retorica comprende tres libros de 60 capA-tulos. La poAGtica,
incompleta, consta de 26 capA-tulos.

SE trata de obras escribas en su periodo en la academia, la mayor parte, diAjlogos que siguen muy de cerc
las enseA+anzas platAsnicas: El Eudemo, el Grylo, Sobre la Justicia, El sofista y el polA-tico. EL
protrA©ptico es junto con Eudemo, el escrito principal de su periodo platA3nico, entre otras razones por
haberse conservado una parte importante. El protrA©ptico se escribe con el fin de establecer las normas qt
han de seguir los polA-ticos que aspiren a un gobierno justo. EI modelo protrA©ptico habA-a sido fijado en |
metodologA-a educativa de los sofistas, y sigue en concreto el estilo de SAscrates mAjs que el platA3nico:
estAj compuesto como una carta personal que permite directamente el fin didAjctico moral y la educaciA3n
polA-tica con intenciA3n directamente proselitista. IsA3crates siguiA3 las tA©cnicas retoricas de Gorgias y
llega a fundar una de las escuelas de oratoria mAjs importantes de la antigA¥edad pero en lo ideolA3gico s
mueve prA3ximo a SA3crates y PlatA3n, dentro del ideal de revitalizaciA3n AGtica de la polA-tica.



El pensamiento de AristAsteles empieza ya a construirse con cierta identidad propia en los mismos aA+0s ¢
su formaciA3n de acadA©mica su principal discA-pulo fue: Teofrasto.

|La IA3gica y la teorA-a del conocimiento de AristAdteles

En Sobre la interpretaciA3n, AristAdteles, distingue que la proposiciA3n que interesa al conocimiento se
construye con enunciados apofAijnticos: juicios. Los enunciados apofAjnticos afirman o niegan un predicad:
sobre un sujeto, de modo que pueden interpretarse como verdaderos o falsos, frente a los enunciados que
meros ruegos, Adrdenes, exclamaciones o preguntas, donde no se establece juicio alguno y donde no cabe
verdadero o lo falso.

En las categorA-as desarrolla los diez predicados mAjs generales que pueden ser afirmados o negados de
sujeto. Una de esas categorA-as o predicados es esencial y las otras nueve accidentales. La sustancia es ¢
predicado que constata aquello que constituye esencialmente a un sujeto. Los predicados accidentales que
completan al predicado son: cantidad, cualidad, relaciA3n, lugar, tiempo, posiciﬁﬁn, estado, acciA3n y
pasiAsn.

La estructura formal de la demostraciA3n se basa en la teorA-a de silogismo. Pero el silogismo solo nos
asegura la validad o verdad formal asA- que para asegurar la verdad material han de conocerse las
condiciones que nos permiten asegurar la verdad ontolA3gica de los enunciados utilizados.

En refutaciones sofisticas descubre la estructura de los sofismas o argumentaciones falaces. En tA3picos
explora los argumentos probables utilizados en las discusiones, a modo de un anAjlisis de la argumentaciA
dialA©ctica tan utilizada por platA3n.

|El silogismo

Consiste en la uniA3n de dos o0 mAjs enunciados en calidad de premisas de las que se sigue un enunciado,
conclusiA3n, que resulta necesariamente de los enunciados antecedentes o premisas.

Todo enunciado se compone de un sujeto o de un predicado. Cuando afirmo o niego un predicado que apli
un sujeto, tengo un juicio. Argumentar y razonar es el arte de unir juicios entre sA- para llegar a otros nuevc
o desconacidos.

AristAsteles encontrA3 que la uniA3n entre los diversos enunciados viene dada porque hay un tA©rmino
mayor, un tA©rmino menor y un tA©rmino medio. Cuando disponemos de conceptos universales podemos
deducir de ACI, los casos particulares Modelo con el que funcionan las ciencias deductivas.

SILOGISMO = RAZONAMIENTO

Enunciado 1 + Enunciado 2 Enunciado concluido de los dos anteriores
« Estructura del silogismo

Pueden ser: universales, particulares o

Individuales
« UniAn de los silogismos

Todo hombre es mortal. SA3crates es hombre. SA3crates es mortal



AristAsteles ideAs tres figuras de silogismos verdaderos diferentes. Cada figura contiene cuatro modos
distintos, segA°n que la relaciA3n entre los enunciados se dA®© entre juicios universales o particulares, y ent
juicios afirmativos o negativos. T o tA©rmino mayor, t o tA©rmino menor y M o tA©rmino medio. La figura
del silogismo depende de la disposiciA3n de los tA©rminos en las premisas.

« Si el tA©rmino medio M—(sujeto)-T es sujeto en la premisa mayor y predicado en la menor t—-M
(predicado) tenemos la 1A2 figura, conclusiA3n: t-T

« Si el tA©rmino medio T-M (sujeto) es predicado en la mayor y tambiA©n predicado en la menor
t—-M (predicado) tenemos la 2A2 figura, conclusiA3n serAj t-T

« Si el tA©rmino medio M—(sujeto)-T es sujeto en la mayor y tambiA©n sujeto en la menor
M—(sujeto)-t tenemos la 3A2 figura, conclusiAn serAj t-T

« Si el tA©rmino medio es predicado en la mayor T-M (predicado) y sujeto en la menor M—(sujeto)-t
tenemos la 4A2 figura (Se introduce despuA©s de AristAdteles), conclusiA3n serAj t-T

A es un juicio universal alternativo, E un juicio universal negativo, | es un juicio particular afirmativo, O es ur
juicio particular negativo. AristAsteles establecerAj los siguientes modos:

« 1A2 figura: AAA (barbara), EAE (Celarent), All (Darii), EIO (Ferio)
« 2A2 figura: EAE (Cesare), AEE (Camestres), EIO (Festino), AOO (Baroco)

« 3A2 figura: AAI (Darapti), EAO (Felapton), Al (Disamis), All (Datisi), OAO (Bocardo), EIO
(ferisA3n)
« 4A2 figura: AAI (Baralipton), EAE (Celantes), All (Dabitis), AEO (Fapesmo), IEO (Frisesomorum)

Ejemplos de silogismos:

e Barbara: Todo ser vivo se nutre (M-T). Todo vegetal es un ser vivo (t—-M). Luego todo vegetal se
nutre (t=T)

« Cesare: NingA°n hombre amargado estAj en paz (T-M). Todo hombre justo estA;j en paz (t-M).
Luego ningA°n hombre justo es un hombre amargado (t-T)

« Bocardo: AlgA°n ministro no es honrado (M-T). Todo ministro es poderoso (M-t). Luego algA°n
poderoso no es honrado (t-T)

La IA3gica estoica se desarrolla a continuaciA3n de la de AristAdteles completarAj las bases del razonamien
IA3gico impulsado por el Estagirita. Distinguimos cuatro grandes divisiones fundamentales en la 1A3gica:
enunciados, predicados, clases y relaciones. La IA3gica de enunciados es la que iniciaron los estoicos, es Iz
IA3gica elemental sobre la que se construyen las demAis. La IA3gica de predicados y la 1A3gica de clases sc
las que quedaron apuntadas ya en el silogismo aristotA®©lico, resultan de analizar los enunciados intername
y de buscar desde ahA- los nexos entre los enunciados. La IA3gica de relaciones es otra variante de anAjlis
de lo que se dice en los enunciados o proposiciones. AristAdteles descubriA3 el anAjlisis interno de los
enunciados, es decir, las funciones que el sujeto y el predicado ejercen y si A©stos son particulares o
universales, negativos o afirmativos, y acertA3 a describir las leyes que rigen los nexos internos entre los
enunciados que asA- se conectan.

Los estoicos establecerAijn el nivel IA3gico de la uniA3n de los enunciados sin necesidad de analizarlos
internamente, sino tomAjndolos como un todo que se conecta a otro todos, es decir, fiinndose en los nexo
que unen entre sA- externamente a los enunciados, es decir, fijAjndose en lo que hoy llamamos functores \
sus leyes IA3gicas. La IA3gica moderna sistematizarA-a y desarrollarA-a todo ello y le darA-a una
formulaciA3n con lenguaje simbAslico, estableciendo claramente la diferencia entre la 1A3gica forman vy la
IA3gica material.

DesarrollA3 otro modo de razonamiento cientA-fico, es decir, la inducciA3n, que en lugar de ir de lo universa



a lo particular, recorre el camino inverso: de los particulares, por suma de casos hasta concluir el universal.
Ejemplo de inducciA3n:

Todos los cuervos que he visto hasta la fecha son negros, y he visto mucho, luego todos los cuervos son
negros

Son incompletas, el carAjcter demostrativo de la inducciA3n no es tan potente, es obvio, como el de la
deducciA3n.

|ClasificaciAn aristotA®©lica de los saberes y de las ciencias

AristAsteles distingue el saber prAjctico del teA3rico. En el saber prAjctico encontramos: La techne (saber
tA©cnico) supone el conocimiento de los objetos materiales propios de la cultura humana producidos
artificialmente por la mano del hombre. La poiesis se produce en los objetos poA®©ticos construidos por el
espA-ritu humano: retAdrica y poesA-a. La praxis conoce cA3mo actuar y estudia los fenA3menos que
proceden de la acciA3n racional humana: AGtica y polA-tica. La especulaciA3n teA3rica puede ocuparse
solamente en el puro conocer.

El saber verdadero y mAjs pleno aspira a ser deductivo, esto es, demostrativo con la ayuda instrumental de
IA3gica. El saber que pueda aspirar a ser demostrativo es al que AristAsteles tiende a llamar ciencia
(episteme).

La matemAitica y la teologA-a tienen contenidos que se dan al margen totalmente del movimiento. La
matemAitica estudia los objetos desde el punto de vista de la cantidad y la extensiA3n. La teologA-a, saber
racional sobre el motor del mundo, es un motor inmA?3vil, gue mueve sin ser movido y sin moverse el mismc
Los nA°meros, las figuras y el motor inmA3vil no son afectados por el movimiento o devenir alguno, en este
sentido, no estAjn dentro de la physis. SegA°n PlatA3n, el conocimiento verdadero: matemAitica y
dialA©ctica, se halla mAjs allA;j del mundo sensible.

Dentro de la fA-sica, ciencia que estudia los saberes que tienen en sA- mismos el principio interno de su
propio movimiento, en el mundo griego se incluyen tanto las cuestiones fA-sicas como las biolA3gicas y
cosmolAsgicas: se incluye la diferencia entre el mundo sublunar y supralunar, la teorA-a del movimiento y d
cambio, la teorA-a hilemA?3rfica y la teorA-a de las cuatro causas.

La metafA-sica o filosofA-a primera busca los A°ltimos fundamentos ontolA3gicos. Dentro de la metafA-sica
encontramos:

« El estudio del ente en general y no de ningA°n ente en particular

+ La teorA-a de la sustancia

« La teologA-a racional: a Dios, como objeto final del conocimiento del cosmos. Realidad independiente de
la materia y al margen del movimiento propio de la physis. La teorA-a de sustancia es el nexo que une la
fA-sica con la metafA-sica. El motor inmA3vil representa como el punto de inflexiA3n que separa y una a |;
fA-sica o reino del movimiento con aquello que ya no tiene movimiento. Dios ahora convertido en Dios
racional.

|La teorA-a aristotA®lica de la ciencia
La ciencia es un tipo de conocimiento determinado:
« Es conocimiento de cosas existentes, no de entes meramente figurados en nuestra mente, no puede ser

conocimiento formal. AristA3teles admitirAj una forma sin materia, la forma pura del motor inmA3vil que
mueve todas las cosas existentes en el cosmos, y de ello intentarAj establecer una ciencia teolA3gica.



« Ha de ser un conocimiento universal por lo que ha de captarse la esencia de las cosas, no solo los eleme
accidentales

Ha de ser un conocimiento necesario o incondicionalmente sincero o por demostraciA3n pero no todo es
demostrable porque el conjunto de las cosas singulares relacionadas deductivamente ha de apoyarse en
primeros principios, que son ellos mismos indemostrables y la demostraciA3n es mAjs que la mostraciA3r
porque ha captado lo que de necesario hay en las cosas. La ciencia no se sostiene en la pura posibilidad
en la simple realidad sino en la necesidad

Para que haya conocimiento necesario han de conocerse las cusas de las cosas, aquellas causas que ac
necesariamente.

Cuando se ha de alcanzar una esencia, ha de ser la intuiciA3n o visiA3n intelectual la que llegue hasta el
fundamento mismo del ser. La IA3gica como instrumento de toda ciencia ha de ser completada con la
metafA-sica como sabidurA-a de los primeros principios de las cosas.

La ciencia consiste en el conocimiento verdadero de las cosas realmente existentes, verdad que resulta (
esencia, de su necesidad y del conocimiento de su casualidad. La verdad de las premisas solo puede
establecerse por el conocimiento directo de los primeros principios que se forman a travA©s de dos
vertientes: una vertiente IA3gico formal que resulta de utilizar los principios de identidad de contradicciA3n
o de tercio excluso; y una vertiente existencial aplicada a la ciencia concreta donde han de establecerse |
definiciones fundamentales desde donde inferir el resto de enunciados. Las definiciones conforman el
primer saber de cada ciencia que se extrae del conocimiento intuitivo de la esencia de las cosas, en tantc
que las definiciones se construyen aplicando a un gA©nero la diferencia especifica.

El conocimiento inductivo, serA;j plenamente cientA-fico si la inducciA3n es completa.
|La crA-tica de AristAdteles a la teorA-a de las ideas de PlatAn y de los acadA©micos

AristAsteles, sin despreciar a las matemAijticas, va a reivindicar como instrumento de todo pensamiento el ¢
surge de la IA3gica, disciplina que A©I desarrolla sistemAijticamente por primera vez.

Se alejarAj de aquellos aspectos que nos encaminen a recurrir a otro mundo trascendente a A©ste en el qt
vivimos. Las esencias, las ideas, no se dan de manera separada. AristAsteles preferirAi construir una nuev:
teorA-a, que dA© una buena soluciA3n a la teorA-a de los dA-as y que no la esterilice en vA-as sin salida, y
para ellos construirA;j su teorA-a de la sustancia.

El propio PlatA3n somete a dura crA-tica su propia teorA-a de las ideas. AristAsteles dedicA3 mAltiples
fragmentos a criticar los puntos flacos de la teorA-a de las ideas de su maestro. Uno de estos es el denomi
argumento del tercer hombre: SegA°n la teorA-a de las ideas, los hombres, como cosas particulares han de
estar representados por la idea o concepto universal de hombre, a travA©s de la imitaciA3n o de la copia: s
nos representa como algo individual. Este algo individual que es la Idea de Hombre ha de imitar o copiar a
otra idea universal que haga posible que la Idea singular de Hombre signifique de otra manera universal. C
lo que nos vemos obligados a recurrir a la idea del tercer hombre. Pero no hemos hecho otra cosa sino abri
puerta de un proceso infinito. Por tanto, recurrir a un mundo ideal que justifique este mundo empA-rico nos
obligarA-a a recurrir a un segundo mundo ideal de ese primer mundo ideal y a su vez, ese segundo mundo
una cadena de mundos sin soluciA3n de continuidad hasta el infinito.

|Contraste de la teorA-a del conocimiento de AristAsteles con la de PlatA3n

« PlatA3n estableciA3 que conocer era arrancar de las cosas empA-ricas hasta desprenderse de ellas, y ac
comprendiendo las esencias de las cosas, esencias que desbordan a las cosas particulares por lo que se
hallarA-an en un mundo de ideas independiente al de la experiencia. AristAsteles insistirAj en que las
esencias sA3lo se dan en los particulares y que no pueden separarse de ellas: toda forma es inseparable
materia.

« PlatA3n estableciA3 que en la ciencia entre el conocer de las ciencias deductivas y el conocer superior de



dialA©ctica habA-a un nexo genA®tico, puesto que se llega al conocimiento intuitivo a travA©s de la
visiA3n de las formas de las ciencias deductivas, como entidades eternas e incorruptibles. AristAsteles
establece mAjs que dos niveles, dos funciones inseparables que han de ir coordinadas: el conocimiento
formal deductivo y demostrativo que depende del buen uso de la IA3gica, al lado del conocimiento materi:
de las esencias directas de las cosas.

PlatA3n estuvo preocupado mAis bien en seAzalar la diferencia que existe entre el conocimiento
cientA-fico y el filosAsfico, mientras que AristAsteles estableciA3 la IA3gica formal como elemento

comA®n y el conocimiento intuitivo como el campo donde habrA-a de operar la 1A3gica.

AristAsteles ha resultado tener razA3n en cuanto es verdad que a la ciencia consiste en el descubrimientc
reconstrucciA3n de la misma trabazA3n de las partes materiales pero PlatA3n alcanzA3 a ver muy bien el
distinto nivel operativo en el que actA°a la razA3n cientA-fica y la razA3n filosAsfica. Para PlatA3n, la
ciencia y la filosofA-a son ambos conocimientos verdaderos, pero la ciencia queda delimitada por los
territorios en los que se anclan sus hipAstesis y no puede llevar su saber mas allAj de estos lugares,
mientras que a la filosofA-a se le confA-a llevar lo mAjs lejos posible la exploraciA3n crA-tica de las
estructuras racionales de la realidad, de modo que desde estas exploraciones puede desplegarse no sA3
conocimiento humano sino extenderse una praxis humana que pueda transformar y mejorar el mundo do
vive, precisamente porque dice conocerlo.

AristAsteles descubriA3 la 1A3gica, como instrumento universal de todo verdadero saber y debido a este
descubrimiento a la dialA©ctica de PlatA3n pasAs3 a ser reducida en gran medida a esa |IA3gica. Por ello Iz
ciencia y la filosofA-a tendieron a unirse. La IA3gica resulto desplegarse y madurar como |A3gica formal, y
toda IA3gica formal precisa de una IA3gica material pero hemos de diferenciar la IA3gica material de los
conceptos cerrados propios de las ciencias de la IA3gica material propia de los conceptos abiertos propio
de la filosofA-a. La ciencia puede quedar cerrada dentro de conceptos muy delimitados mientras que la
extensiA3n de la filosofA-a no se cierra por ningA°n lado

PlatA3n y AristAsteles mAjs que negarse el uno al otro, se complementan, primero, porque PlatA3n siemp
quiso hacer polA-tica con el saber al que aspiraba, y por tanto, siempre quiso tocar el mundo, y segundo,
porque AristAsteles lo que encuentra en el mundo que no quiere dejar de tocar no es otra cosa que lo que
esforzadamente PlatA3n habA-a encontrado en el mundo superior de las ideas. El motor inmA3vil
concebido como un pensamiento que se piensa a sA- mismo, es decir, como un Nous que es incapaz de
conocer el mundo, solo lo mueve, pero que ha de poder conocerse a sA- mismo, resuena al final del cosr
finito y eterno de AristAsteles como un reino de las ideas condensado en un solo elemento.

|El problema de la naturaleza de AristAsteles

Una vez que AristAdteles tenga ante si al mundo como realidad cosmolA3gica totalizada pondrAj como caus
de movimiento de este cosmos unitario al motor inmA3vil. Esta coincidencia con el Nous humano y el Nous
divino viene a seAzalar una idea muy platA3nica, y muy aristotA©lica: en el hombre hay algo de divino.

|la teorA-a de la sustancia

La teorA-a de la sustancia viene a sustituir a la teorA-a de las ideas de PlatA3n. La sustancia tenA-a el
significado de los bienes materiales que poseA-an. AristAdteles transformarAj este significado comA®n de
ousA-a a un nuevo significado filosAfico. Las cosas son lo que son porque tienen sustancia. AristAdteles
recurrirAj a establecer una serie de diferenciaciones que resultan necesarias para ir saliendo al paso de 10 |
la realidad es: es movimiento, es devenir, es transformaciA3n, es continuidad, es estabilidad, es generaciA3
es corrupciAsn

|Sustancia y accidentes
La sustancia ha de diferenciarse en primer lugar de los accidentes. Una sustancia es aquello que no puede

faltarle a una cosa para ser lo que es, un accidente es la extracciA3n o introducciA3n de determinadas
caracterA-sticas en una sustancia que sigue siendo la misma cosa. Todo ser se constituye en dos niveles: |



que tiene de sustancia y lo que le aA+aden los accidentes.

Mientras que la sustancia es, los accidentes mAjs bien estAjn en la sustancia. Tener cabeza es sustancial
el hombre, pero tener pelo largo o corto es accidental.

Los cambios accidentales son aquellos que se originan a consecuencia de los accidentes. EL cambio que s
produce a escala accidental se traduce como movimiento del ente, y puede ser: cuantitativo, cualitativo y
locativo. Cuando el cambio afecta a la sustancia entonces sA3lo es posible la generaciA3n o la corrupciA3n.

|Sustancia primera y sustancia segunda.

La sustancia primera y la sustancia segunda son dos maneras distintas y complementarais de referirse a al
que es sustancia. La sustancia sA3lo puede ser o existir en cuanto exista un esto concreto, una cosa existel
concreta e individualizada. La primera sustancia es el individuo, lo individual concreto: un hombre, un Ajrbo
una piedra. Pero toda sustancia primera es tambiA©n sustancia segunda, puesto que esa sustancia primer.
concreta ha de consistir en ser algo determinado, algo que pueda ser conceptuado y conocido en concepto
universal.

La sustancia segunda es la esencia necesaria y universal contenida en la sustancia primera. Una vez tener
la existencia podemos conocer la esencia, pero no al revA©s. No hay idea sino hay cosa crA-tica que
AristAsteles plantea a PlatA3n y a los acadA©micos. Una vez concedido esto, ha de darse toda la importanc
que tiene a la esencia o sustancia segunda en la medida en que los particulares desaparecen mientras que
ideas universales permanecen en otros Prioridad ontolA3gica de lo universal sobre lo particular.

La prioridad ontolA3gica en cuanto a lo que algo es, la tiene la primera sustancia. La prioridad ontolA3gica e
cuanto a que algo es una cosa determinada y no otra, tiene la segunda sustancia. Aspectos necesarios y
recA-procos del ser:

« El ser primero tiene que existir como concepto
« EL ser concreto al existir es necesariamente algo abstracto

La sustancia primera, en cuanto pasa a ser seA+alada lA3gica o lingAv.A-sticamente, se constituye en suje
de la oraciA3n, y aquello que se predica de esa sustancia primera es la sustancia segunda, en cuanto que I
se predica sea algo sustancial y no meramente accidental. Cuando lo que se predica es algo accidental,
estamos ante los predicados accidentales. AristAteles distingue diez tipos de predicados: un predicado
sustancia y nueve predicados accidentales que son: cantidad, cualidad, relaciA3n, lugar, tiempo, posiciﬁ@n,
hAjbito, acciA3n y pasiAn.

Con su teorA-a de la sustancia, AristAsteles estAj tratando de establecer una correlaciA3n entre el estatuto
IA3gico y el ontolA3gico de las cosas, 0, del Ser: para que las ideas platA3nicas queden totalmente insertas
el mundo y no separadas, en sentido ontolA3gico, la sustancia primera es el individuo y la sustancia segunc
Su esencia.

En sentido IA3gico o IA3gico lingAYv4A-stico, el sujeto de la oraciAn tiene la cualidad de poder referirse al se
individual (S. primera), de manera que todo lo que se predica de ese sujeto puede despuA©s ser o bien
predicados accidentales o bien el predicado sustancial (la esencia o sustancia segunda)

|Sustancia y ser
El concepto ser se aplica a toda la multiplicidad de entes y tambiA©n, el ser de un sujeto cualquiera puede

decirse de muchas maneras. Ser primario es su individualidad, pero las determinaciones de ese ser dan luc
lo que puede conocerse de A®©I, a lo predicado de A©I, y eso forma parte de ese ser individual de manera



anAjloga o derivada.

MetafA-sica estudio del ser en general. La metafA-sica es un modo de conocer, una manera del acceder al
conocimiento del ser, y si las demAjs ciencias acometen una vertiente terminada del ser, la metafA-sica la
estudia en su generalidad.

El estudio del ser tiene como objeto conocer las causas y principios supremos de los seres. Lo que quiere
descubrir AristAsteles es si existen unas propiedades generales que sean aplicables a todos los entes. EL
principio de no contradicciA3n ha de ser propuesto como una de las primeras propiedades del ser. Los
principios ciertos que no necesitan demostraciA3n son primero principios: Axiomas de la FilosofA-a.

La metafA-sica no puede reducirse a ser fA-sica ni matemAijticas. La matemAitica y la fA-sica son parte de
filosofA-a, pero no de toda la filosofA-a, porque no abarcan la perspectiva mAjs general que cabe abordar.

|La teorA-a HilemA3rfica

Los dos conceptos fundamentales que unen a la fA-sica con la metafA-sica son los de materia HylA®© y forr
MorphA®©, en lo que se ha dado en llamar la teorA-a hilemAsrfica, o la teorA-a de la materia y de la forma

Todo ente es un compuesto de materia y forma. Toda sustancia resulta de la integraciA3n de dos partes
inseparables: materia y forma. La materia concreta a la sustancia mientras que la forma le da su esencia.
AristAsteles ha de tener en cuenta tanto lo que la sustancia es necesaria o habitualmente como lo que
accidental o circunstancialmente se puede conocer. AristAsteles distingue dos modalidades tanto de materi;
como de forma. Hay una materia prima o primera y una materia segunda. Hay una forma sustancial y una
forma accidental.

Cuando la materia segunda se transforma en otra materia segunda distinta, lo hace sobre el fundamento
indestructible de la materia prima. La materia prima es un principio de indestructibilidad del nivel material de
ser. Cuando la fA-sica moderna dice que nada se crea ni se destruye estA;j apuntando a lo mismo que pen:
AristAsteles con su materia prima.

Las formas que transformAjndose en el ser no crean ni destruyen a ese ser son formas accidentales. Toda
forma sustancial tiende tambiA©n a transformarse y perder o adquirir su esencia: esto sucede en el cambic
sustancial que es el que se da con la generaciA3n y la corrupciA3n.

Para AristAdteles, todo ser es en acto y ademAijs en potencia. Mientras que la materia es potencia dado qu
en ella donde reside la capacidad del ente de convertirse en otra cosa, transformAjndose a escala de mate
segunda, la forma es acto dado que un ente se da como tal en un presenta actual, es decir, en un aquA- y
ahora.

Pero la forma, a demAjs de ser enA©rgeia (un agente transformador) es la finalidad formal de la sustancia,
aquello para lo que existe. AristAsteles consigue avanzar en la explicaciA3n de cA3mo deviene la sustancia
la vez que es ella misma la esencia de las cosas concretas.

|Las cuatro causas
Hay cuatro causas que operan en la realidad fA-sica y a escala metafA-sica: eficiente, material, formal y fin
Es importante determinar las cusas que operar en la realidad porque conocemos realmente algo cuando

llegarnos a conocer sus causas.

La causa eficiente de una estatua es el escultor, sin ella no existirA-a. La causa material es con que estAj
hecha. La causa formal es la idea que se tenA-a en mente y se consiguiA3 imprimir. Y la causa final es el



sentido que adquiere o el motivo por el que fue hecha.

La materia se coordina con la causa material, la causa material estAj ligada a la potencia de la materia. La
forma se coordina tanto con la causa formal como con la final. La causa final estAj ligada a la enA®rgeia
(obra, acciA3n trabajo) de la forma y la causa final a su entelA©chia (lo que tiene un fin)

« HylA©: es la materia, en la que ha de distinguirse la materia prima y la materia segunda, es, respecto de
que estAj sujeto a cambio y movimiento, la potencia y la posibilidad. La materia es causa material de la
existencia de los entes y de los fenA3menos de la realidad. La materia no existe sin forma sino como una
indeterminaciA3n de la realidad, pero esta materia no la conocemos de manera separada. La materia
segunda siempre se soporta sobre su correspondiente materia prima. La materia y la forma se unen
activamente porque la potencia de la materia es actuada por la acciA3n de la forma.

» MorphA®©: es la forma en la que ha de distinguirse la forma sustancial y la forma accidental, la forma es u
acto: pura actualidad. La forma es causal y en tanto que la cadena de formaciones tiene un orden y un
sentido segA°n la physis, es causa final a la vez. La forma es eidos y es esencia.

La teorA-a hilemA3rfica y la teorA-a de las cuatro causas conectan inmediatamente con la doctrina fA-sica \
cosmolA3gica de AristAsteles y tambiA©n con su teologA-a racional, como punto de uniA3n de la
metafA-sica con la cosmologA-a y la fA-sica.

|La fA-sica del mundo

AristAsteles va a ser el principal responsable de que durante muchos siglos se considere que hay dos A3rde
diferenciados en el cosmos: la fA-sica terrestre y la fA-sica celeste. Los descubrimientos astronA3micos del
siglo XVI'y XVII llevarAjn a la uniA3n de estos dos mundos separados: sA3lo hay una fA-sica que afecta por
igual a los cielos y a la tierra. Pero para AristAsteles y los antiguos no era asA-.

—
—>F 5

El cosmos es eterno y finito, delimitado por la Altima de las esferas, la de las estrellas fijas. AristA3teles
diferencia en primer lugar una fA-sica terrestre distinta de la fA-sica celeste, regidas por leyes distintas. La
fA-sica terrestre domina en el mundo sublunar, entre la luna y la tierra, mientras que la fA-sica celeste domi
en el mundo supralunar.

10



En el mundo sublunar encontramos movimientos que empiezan y acaban, finitos y perecederos, mientras g
los mundos supralunar son imperecederos, eternos y perfectos. El movimiento viene dado por la acciA3n de
un agente: en la tierra el movimiento se produce en lA-nea recta mientras que en los cielos es circular, el
movimiento es perfecto. El cambio produce en la tierra la generaciAn y la corrupciA3n mientras que en los
cielos los astros son incorruptibles. En el IA-mite del mundo finito, moviendo el cosmos entero, ha de hallar:

el motor inmA3vil.

Premisa 1

11



Premisa 2
ConclusiAn

S

esP

Sujeto
Predicado
Termino Menor
Termino medio
TA©rmino Mayor
FA-sica terrestre
(Mundo entre la luna y la tierra)

FA-sica celeste

12



