Indice del trabajo

« | a llustracién

« Montesquieu, vida y obra

* Del Espiritu de las Leyes
 Analisis general de la obra

« Esquema de la obra
» Andlisis critico de la obra
* Conclusiones

LA ILUSTRACION

En los siglos XVII 'y XVIII, marcados por el sello del absolutismo y de la llustracién, la humanidad llega al
dintel de un periodo histérico en el que va a tener lugar una orientacion espiritual totalmente nueva de Euro
Si a finales del siglo XV y comienzos del XVI se inicié la Edad Moderna con el Humanismo y la Reforma y
con la expansion del hombre occidental por toda la Tierra, los siglos XVII y XVIII suponen una radical y
profunda transformacion de las concepciones propias del mundo occidental, transformacion que todavia no
perdido nada de su extraordinaria importancia; de hecho, buena parte de la cultura actual sigue alimentand
de la corriente espiritual de la época.

La llustracion supone la aparicién de nuevas ideas sobre el mundo en general y ante todo sobre el hombre,
fines, su historia y el ambito en que vive: la naturaleza. EI hombre vuelve a ocupar de nuevo el primer planc
del pensamiento; bajo el signo de la llustracién se concibe asi mismo como espiritualmente emancipado, y
sobre esta base exige y postula la libertad politica del individuo. Todo esto suponia apartarse de los puntos
vista espirituales y eclesiasticos tradicionales y sefialar nuevas formulas para la comprension del mundo y «
sus secretos y, especialmente, para la comprensiéon del hombre que en él se mueve y actla: la razén, la
experiencia y la critica cientifica radical sustituyen a la tradicion y a los modelos de pensamiento hasta
entonces vigentes.

El siglo XVIII significa, ademas, un cambio en la historia universal. Los siglos XV y XVI trajeron la
expansion de las potencias europeas por todo el mundo y la colonizacidn, lo que supuso la apertura de
Occidente, que hasta entonces se encontraba cerrado en si mismo e independiente del mundo de las dem:¢
culturas, aun asi Europa seguia siendo la protagonista de la historia. Podriamos decir que la historia era
considerada como la historia universal de Europa. Sin embargo, durante la segunda mitad del siglo XVIII se
advierte la aparicion de ciertos cambios que desplaza progresivamente el centro de gravedad de la historia
universal, colocandolo en ambitos extraeuropeos. Al Occidente, en Norteamérica, se emancipa un grupo de
colonias inglesas con el nombre de Estados Unidos de América; al este asistimos a la progresiva ascensior
Rusia. Europa va perdiendo asi su posicion dominante, proceso que se culminard a partir de la Il Guerra
Mundial, momento en que Europa perdera definitivamente su posicion preponderante en la politica mundial

Ahora bien, si hubo un hecho que cambio el curso de la historia y con él el de la humanidad entera esa fue
revolucion francesa de 1789. Realmente, pese a la critica a que la llustracién sometié al antiguo régimen, e
siglo XVIII permanecié estrechamente ligado al XVIl y a sus fundamentos (es especialmente significativa la
estrecha conexién de llustracion y absolutismo en el fendmeno del absolutismo o despotismo ilustrado) y fu
la revolucién francesa la que representd un verdadero corte. De hecho, los historiadores hacen comenzar |
época contemporanea con el afio 1789. No obstante, no debemos olvidar que es la corriente de la llustracic
donde se encontraban las bases de esta revolucion.

En oposicién al resto de Europa la llustracion encontro seria resistencia en el sureste y en el este de Europ
La lucha de la llustracion por imponer la racionalidad en el pensar y en el obrar y sus esfuerzos en pro de I



tolerancia, el orden, el progreso, la racionalizacion de la religion, el desarrollo de una racionalidad matemat
y, finalmente, en pro de la superacién de la culpable minoria de edad (Kant), dieron ocasién a una nueva
manera de ver al hombre. Ahora bien, la realizacién politica del pensamiento ilustrado no acabé de
encontrarse mas que en la revolucion francesa, cuando la historia europea habia recorrido ya todo un siglo
los caminos acostumbrados.

Europa entre llustracién y absolutismo

En 1740 Europa se encontraba totalmente bajo el signo de la llustracién. Irrumpia con caracter definitivo lo

gue venia gestandose desde el renacimiento y el humanismo y se habia mantenido en el racionalismo del <
XVII: los ilustrados proclamaban la autonomia del hombre en el dominio de las ideas, el arte, de la ciencia,

del derecho y de la politica.

Para los estados absolutistas de Europa la monarquia constituia la expresion de la voluntad divina, mientra
gue los ilustrados entendian que el Estado se fundaba sobre un pacto suscrito por los hombres con el fin de
defender sus derechos e intereses naturales. Hasta 1789 persistié en Europa esa contradiccion entre la
concepcién absolutista del Estado vy la llustracion; el despotismo o absolutismo ilustrado fue fruto del
compromiso que algunos soberanos suscribieron con las nuevas ideas. Dichos soberanos impusieron sus
reformas que sefalaban el camino del futuro, mostrandose ellos como primeros subditos del Estado.

Ahora bien, en realidad las nuevas ideas sobre el hombre, y la convivencia humana donde primero se
impusieron fue en la tierra politicamente virgen de Norteamérica cuya declaracion de independencia del 4 ¢
julio de 1766 y cuya constitucion de 17 de septiembre de 1787 sirvieron de pauta..

En Europa, sin embargo, en la segunda mitad del siglo XVIlI, a parte de la espléndida manifestacion del
espiritu humano en las creaciones culturales de la llustracion, aparecieron cambios decisivos en el orden
econémico y social. Fue Inglaterra, primer pais europeo que conocio la revolucién industrial donde tales
cambios se manifestaron mas claramente. Pero en ninguna parte fue tan claro el cambio como en Francia
no pudo resolver los problemas internos y se derrumbo bajo los embates de la llustracién.

Origen y naturaleza de la llustracion

La llustracion es el abandono por parte del hombre de su minoria de edad imputable asi mismo...De ahi qu
lema de la llustracion sea: ten la osadia de saber, de utilizar tu propia razén. En esta respuesta suya al
interrogante ¢ qué es la llustracion ? resume Immanuel Kant los dos rasgos fundamentales de la misma: cri
a la anterior tutela del pensamiento humano por la tradicién y el dogma y la confianza exclusiva en la razén
el ambito del conocimiento de la verdad y de la configuracion racional de la vida.

Los ilustrados se conocian los unos a los otros y sabian que se encontraban en el mismo camino. El siglo
XVl fue el siglo de las academias, de las cartas, de los salones y de los viajes. La correspondencia mante
entre los ilustrados hizo posible su fuerte impulso. Nunca jamas fue tan revolucionario y universal un
movimiento espiritual que apelaba exclusivamente al hombre. La llustracion afecté a todas las esferas de le
vida: religion, ética, politica, derecho, ciencia y economia.

La ilustracion comenzoé en los Paises Bajos libres, donde pensadores como: Hugo Gracio, René Descartes
Spinoza encontraron un campo de operaciones relativamente libre. Fue alli donde hasta muy entrado el sig
XVIII se imprimieron los libros que la censura no autorizaba en otros paises. A finales del siglo XVII la nuev
ideologia paso6 a Inglaterra, donde la llustracion incluye nombres como: Hobbes, Locke, Hume, Adam Smitt
0 Shaftesbury. Por las mismas fechas la llustracién pas6 a Alemania y a Francia. En Alemania quedaron
integrados entre otros, Christian Wolf, Thomasius, Gottsched y Kant. Sin embargo, la llustracion se centro
fundamentalmente en Francia, donde a mediados del siglo XVIII adquirié un caracter politico totalmente
nuevo. Junto a Voltaire, y ademas de Diderot y D'Alanbert, editores del diccionario de la llustracion, la



Encyclopédie, aparecieron pensadores tales como Montesquieu, Rousseau, Quesnay o Turgot, profundams
comprometidos con la politica y la sociologia. Por aquel entonces la llustracién paso de la teoria a la practic
del arte, de la filosofia, de la literatura, de la teoria de la sociedad y del estado a la politica, al derecho, a la
economiay a la praxis.

Si hasta muy entrado el siglo XVII la cultura occidental estuvo profundamente influenciada por el
cristianismo, en la llustraciéon del siglo XVIII se deshizo esta unidad de pensamiento. A partir de entonces Iz
vida del espiritu se desarrollo en gran medida independientemente de las Iglesias. De todos modos la raice
esta evolucion son muy hondas. En el humanismo y en el renacimiento el arte y la ciencia lograron
desentenderse de la tutela dogmatica de la iglesia. En la Reforma se dio un paso mas desde el momento e
ya no se hizo depender la salvacion del hombre de las doctrinas y ética de la iglesia, sino de la fe personal.
transicion a la concepcién heliocéntrica del mundo impuesta por las ideas de Copérnico, Galileo y Newton
representé la antitesis de una iglesia que veia en la Tierra el centro del universo. Fue a la vez el comienzo |
un rapidisimo progreso de las ciencias de la naturaleza, que superaron el nivel de la tesis para tratar de
corroborarla. El experimento, el andlisis, la repetibilidad, la posibilidad de medir y de calcular los fenbmenos
de la naturaleza y de reducirlos a leyes fisicas gracias a las matematicas sustituyeron al método de deducir
concepcion del mundo a partir de los dogmas de la iglesia.

Todos estos cambios de actitud religiosa coinciden con los saberes que el hombre de los siglos XVII 'y XVII
adquiere en sus viajes a Persia, China, Africa, etc, donde viven personas que conviven pacificamente y que
creen en Dios, aln cuando sus practicas religiosas adopten otras formas. Cambios que se fundan en una fe
incondicional en la capacidad cognoscitiva de la razén. Los ilustrados creen en el progreso, siempre que lo:
hombres actlien de acuerdo con los principios de la razén. Hasta las actitudes éticas quedan desligadas de
vinculaciones cristianas y se establecen en la referencia de un hombre sustancialmente dotado para el bier
este programa radica la novedad de la llustracién, que debe dirigir sus ataques contra la Iglesia y el
absolutismo, tanto mas cuanto que ambos se apoyan en la tradicién y en Dios. Los ilustrados refieren la
religion y el Estado al hombre, no al revés: la Iglesia y el Estado estan en funcién del hombre, no el hombre
en funcion de ellos. Queda asi puesto de manifiesto el ataque politico que los ilustrados dirigen contra el
absolutismo: desde el momento en que el soberano absoluto se siente entronizado por la gracia de Dios, s
instala una posicién contraria a la llustracion, segun la cual el monarca ocupa su puesto por uy para sus
subditos. Esta divergencia entre la concepcion absolutista del Estado y la llustracion se desarrolld en el sigl
XVIII sobre un trasfondo econémico y social cuyos cambios la extremaron ain mas.

La cultura europea durante el siglo XVIII

En arte, hacia 1730 se advierte en Europa un cambio de gusto. El rococoé es el estilo arquitecténico y
decorativo que florecié en Francia bajo el reinado de Luis XV. La palabra rococé deriva de la expresion esti
rocalla (la rocalla es un tipo de ornamentacién que se basa en la imitacidn de elementos naturales, como rc
caracolas etc).

En arquitectura en el siglo XVIII florecen en Europa dos corrientes arquitectonicas distintos el barroco tardic
y luego clasicismo, este ultimo nacido a mediados del siglo XVIII como reaccion al rococé y caracterizado, ¢
contraposicion al dinamismo y riqueza del rococd, por el amor a la simplicidad, el equilibrio y el reposo; tod:
las construcciones se fundan en formas basicas como el cubo, el cilindro, el circulo o el rectangulo en plant

En masica destaca durante la primera mitad del siglo XVIII la masica alemana y sobre todo Joahann
Sebastian Bach. Desde la segunda mitad del siglo XVIII Viena marco la pauta en la misica europea, con lo
tres grandes compositores que fueron Josef Haydn, Mozart y Beethoven.

En cuanto al movimiento intelectual la llustracion domina el pensamiento del siglo XVIIl. En términos
generales la llustracion representa una corriente espiritual racionalista—escéptica que persigue la liberacion
los perjuicios y de los argumentos de autoridad, a la vez que busca una interpretacién del mundo basada



exclusivamente en el conocimiento de la razén, de la experiencia y de la critica cientifica. Durante el siglo
XVIII las ideas de la llustracion no fueron simple especulacién, sino que influyeron intensamente sobre la
vida publica y sobre las formas de gobierno. Los soberanos, llevaron a la practica el absolutismo ilustrado,
buscando ante todo el bienestar de sus subditos. El derecho de gentes admitio la necesidad de respetar la
y la propiedad de todos los ciudadanos. En los procedimientos judiciales estaba prohibido en casi todos los
paises el uso de la tortura para obtener confesiones.

Los principios de la llustracion se encuentran perfectamente expuestos en las obras del pensador que mas
influy6 en la Europa de su tiempo: Voltaire (pensamiento analitico, ideas racionales combativas y fomento ¢
bienestar humano). Voltaire insiste en que, en su pensamiento, el hombre no debe dejarse guiar por los juic
recibidos (prejuicios) de los poderes histéricos (dogma de la iglesia catdlica) y por las opiniones de la
sociedad o del estado, sino que debe someter a la prueba de la razén todo lo existente y todo lo recibido.

La llustracion presenta variantes nacionales. Asi, por ejemplo, Inglaterra, Francia y Alemania aportaron
contribuciones netamente definidas al mundo mental de la llustracion. En Inglaterra el empirismo de Bacon
supuso el punto de partida del movimiento. Thomas Hobbes e Isaac Newton son los precursores del
movimiento que prosiguieron Locke con su obra capital Ensayo sobre el entendimiento humano y David
Hume con su Tratado sobre la naturaleza humana. Hume funda exclusivamente sobre la experiencia el
estudio cientifico de la naturaleza humana y el analisis. Limita la posibilidad del conocimiento humano a la
esfera de lo sensible. Lo que de ninguna manera es observable o experimentable no puede ser objeto de Iz
ciencia.

En Francia, los pensadores de la llustracién estuvieron considerablemente influidos por el pensamiento ing
en especial por Locke y Newton. Defendian basandose en hechos historicos la teoria del progreso, el cual
consiste en la progresiva racionalizacion del hombre que implica su emancipacion de la supersticion religio:
y de las formas irracionales de gobierno eclesiastico o civil. Critican implacablemente las irregularidades de
monarquia, la prodigalidad excesiva y las arbitrariedades despdéticas de los gobernantes, con sus secuelas
mala gestion de los negocios, bancarrotas y fracasos politicos en el exterior. En este sentido el ideario de |z
llustracion francesa prepara la gran revolucién de finales de siglo. Una de las obras capitales de este
movimiento son las Cartas persas de Montesquieu (1689-1755), en la que dos supuestos persas informan
sus amigos y familias de sus experiencias en la sociedad francesa. Obra que sirve para poner de relieve la
situacion de Francia. También es fundamental para comprender el contexto histérico francés otra obra de
Montesquieu, El espiritu de las leyes, obra en la que el autor, siguiendo el modelo inglés, propugna para su
pais la triple division del poder (legislativo, ejecutivo y judicial).

Voltaire es el prototipo de la llustracién francesa. Su critica de la situacién de su pais le llevo a la carcel y a
destierro. Su obra literaria, que comprende mas de cincuenta volimenes, incluye practicamente todos los
géneros literarios. En todos sus escritos se repiten las mismas ideas: exigencia de la tolerancia, condenacit
de la supersticion, repulsa de toda institucionalizacién eclesial de la religién. Politicamente defendia la
monarquia y era enemigo del gobierno del pueblo; no pensé que el progreso pudiera venir del pueblo por
medio de una revolucién. La libertad que defiende es la del pensamiento y no aceptaba la idea roussoniane
la igualdad de todos los hombres.

Jean- Jacques Rousseau defiende una forma de asociacién que consiga para los individuos la igualdad vy |
libertad. Propugna la soberania del pueblo, una radical democracia basandose en el principio de que todos
hombres son iguales, libres y buenos por naturaleza. Es la sociedad mal estructurada la causante de la ma
de los hombres. Su amor a la naturaleza y su optimismo a cerca de la bondad del hombre preludian el
romanticismo.

Montesquieu, vida y obra (1.689-1.755)

Vida



Charles-Louis de Secondat, barén de la Bréde et de Montesquieu nace en el castillo de la Bréde, en 1.689,
el seno de una familia perteneciente a la nobleza bordolesa. Podemos decir que fue un hombre erudito, est
derecho pero a lo largo de su vida tuvo una gran admiracion por la historia, concretamente por la Antigliedz
Clasica, las ciencias y las letras. Como veremos en los siguientes puntos del trabajo, Montesquieu hace ga
de su amplia formacién en el conjunto de su obra y de una forma determinante en Del Espiritu de las Leyes
ya gue utiliza un método histérico comparativo para analizar las relaciones entre la sociedad, la ley y el
gobierno. Montesquieu aprovecha sus conocimientos histéricos a través de la metodologia cientifica.

Gracias a su formacion juridica y a su condicién de noble, llegé a ser consejero del parlamento provincial ds
Burdeos (1.714-1.726). Al morir su tio, Juan Bautista de Secondat, bar6n de Montesquieu, presidente de Iz
Sala, sin hijos (1.716), le legd su cargo con la condicién que tomara su nombre —el nombre por el que se le
conoce en la posteridad—-. Ahora bien, Montesquieu, después de los primeros afios como magistrado, dejo
poco de lado sus funciones y termind vendiendo su cargo (segun costumbre de la época, en 1.726). A parti
este momento se dedicé en pleno al estudio de las ciencias y las letras (era miembro de la Academia de la:
Ciencias de Burdeos desde 1.716).

No debemos pensar en este parlamento (donde inicié su vida laboral) como un érgano independiente
legislativo (o normativo); sino que como un instrumento, con funciones jurisdiccionales, del poder central de
absolutismo reinante en la época. Quizas este fue uno de los motivos por los que el autor bordolés decidid
apartarse de su carrera funcionarial. Esta situacién va a ser muy importante en la ideologia y obra del autor
porque Montesquieu rechaza esta dependencia del monarca y lo manifiesta exponiendo su teoria de la divi
de poderes.

Teoria elaborada por Locke y por la que establecié una division tripartita del poder segun las funciones. Se
el autor britanico existen tres poderes: el legislativo, el ejecutivo y el judicial. Estos tres poderes tienen dos
titulares: el primero corresponde a la asamblea, el segundo y el tercero corresponden al rey. Lo que ocurre
gue Montesquieu le da la forma con la que hoy se recoge en la gran mayoria de las constituciones modern:
es decir, redefiniendo de nuevo las funciones de cada poder y atribuyendo cada poder a un titular distinto. /
visto, no parece extrafio que en la nueva definicion de los tres poderes, Montesquieu sustituyera el poder
federativo de Locke por el Judicial y decimos que no parece extrafio porque el autor que hoy nos interesa f
magistrado de la susodicha Sala provincial de Burdeos.

Viaj6é por Holanda, Austria, Hungria, Venecia, Roma y permanecié dos afios en Inglaterra estudiando su
constitucion politica (1.729 y 1.731). Fue socio de la Royal Society de Londres, de la que no olvidemos que
también form6 parte Locke. En todos estos paises a los que viaja estudia sus formulas politicas, sus
tradiciones, sus creencias, su historia, ..., es decir, todos aquellos elementos que caracterizan a las nacione
Montesquieu utiliza la Razén, como buen ilustrado, para analizar todos los elementos de las distintas nacio
y asi comprenderlas mejor. De esta manera, en Del Espiritu de las Leyes, el autor francés no recurre siemg
la comparacion histérica, para motivar las conclusiones a las que ha llegado respecto de una forma de
gobierno y de las Leyes que mejor le convienen, sino que también recurre a los conocimientos obtenidos cc
la experiencia de sus viajes.

Casi hasta su muerte, el francés quedé absorbido, en su nutrida biblioteca de La Bréde, por la redaccién de
obra que hoy vamos a analizar y luego por su defensa y unos Eclaircissements (aclaraciones) en respueste
unas criticas de que fuera objeto.

Ya con sus primeras obras, Montesquieu alcanza una gran popularidad y aceptacion entre los circulos soci
de todo el pais y en concreto en los de Paris, donde practicamente habia trasladado su residencia y donde
muri6é en 1.755.

Obra.




En 1.721 publico Les Lettres Persannes (las cartas persas). En esta primera obra el autor presenta a dos
jovenes persas que viajando por el pais galo, critican en un tono satiro las instituciones politicas y religiosas
francesas.

Montesquieu es un hombre de la llustracion francesa que a diferencia de la britanica y de la alemana, se
caracterizo por ser mas politica y anticlerical, es decir que el laicismo de la ilustracién en Francia llega a sel
mas radical que en el resto de Europa. Que nuestro autor tiene un especial interés por la politica ha quedac
ya claro y profundizaremos mas adelante sobre el tema. En Les Lettres Persannes muestra también su fac
anticlerical burlandose de los dogmas y prescripciones de las religiones positivas y especialmente del
cristianismo. El autor llega a decir que el Papa es un mago que hace creer que tres no son mas que uno.

El éxito de esta obra fue clamoroso y a pesar de haberla publicado sin nombre de autor, enseguida se le
atribuyé la autoria. Fue objeto de numerosas criticas que, como en la gran mayoria de los casos, ayudaron
difundir la popularidad de la obra. Debido a esta presentacién en sociedad, Montesquieu empieza a pasar
largas temporadas en Paris donde vive de cerca la corrupcién politica de la época y que criticara
indirectamente en su obra maestra.

En 1.734 public6 Considerations sur les causes de la grandeur et décadence des Romains (Consideracione
sobre las causas de la grandeza y decadencia de los Romanos), en que hace alarde de un amplio conocim
de los autores clasicos, con insinuaciones aplicables a la situacion de su época.

Empieza a mostrar la técnica del analisis histérico comparativo como medio que utilizara mas tarde en la ol
objeto del presente trabajo. Método que sirve a la Razdn para averiguar los principios de la naturaleza de I
cosas.

En 1.748 public6 su obra mas sobresaliente, De |'Esprit des Loix (Del Espiritu de las Leyes) que seguln
palabras del propio autor es el fruto de mas de veinte afios de trabajo: ... y durante veinte afos he visto con
mi obra empezaba, crecia, avanzaba y concluia.. El éxito fue tan extraordinario que en afio y medio se
hicieron més de veinte ediciones del libro.

Del Espiritu de las Leyes: analisis y estructura de la obra
Andlisis de la obra.

Hemos considerado preferible comenzar por este apartado ya que es el Unico medio para comprender la
division que hizo el autor de la obra.

En el Prefacio Montesquieu hace una declaracion de intenciones de lo que se propuso al elaborar Del Espi
de las Leyes y de como el lector debe emprender y comprender su lectura. Quiere que se vea su obra com
la concibio, es decir, escrita desde la objetividad, ya que él no quiso en ningln momento sojuzgar las distin
formas de gobierno, ni las sociedades en las que se enmarcan, ni las Leyes que en ellas existen, sino que
analizar la naturaleza de las mismas para saber cudl es la mejor correlacién que se puede establecer entre
distintos tipos; y esta ardua empresa solo es posible abordarla con la mente libre de prejuicios que a su vez
los que determinan la subjetividad en las personas. El autor escribe ... yo no he sacado mis principios de m
prejuicios, sino de la naturaleza de las cosas..

Montesquieu resalta la objetividad porque su intencién fue la de elaborar un tratado sistematico sobre las
sociedades humanas, es decir, que realizé un tratado de sociologia enfocado hacia el derecho y las formas
gobierno gue existen en cada sociedad humana. Para conseguir este resultado, el autor utiliza el método
cientifico, imperante en la época, para analizar al hombre en el marco de la sociedad que le ha tocado vivir
fin y al cabo es una de las ideas o elementos de la llustracion: los ilustrados creen que la naturaleza se gui
unas leyes y que la razdén es el instrumento capaz de desentrafiarlas, para asi hacer a la naturaleza mas



comprensible a los hombres.

Pero Montesquieu no quiere establecer las pautas a seguir en un modelo Gnico o universal de sociedad; no
cree en una sociedad ideal, sino que es consciente de la diversidad que ha existido a lo largo de la historia
también existe en la actualidad de su tiempo. Para comprender tal diversidad y averiguar las leyes que rige
esa diversidad en las sociedades, Montesquieu hace una mezcla de metodologia cientifica con un analisis

histérico comparativo.

Con lo que acabamos de decir, podriamos resumir de una manera muy atrevida que la obra analiza las
distintas formas de gobierno y leyes (naturales y positivas) que pueden establecerse en las sociedades; de
cémo éstas se moldean por la actuacion del hombre; y de como este Ultimo se ve influenciado en su actuar
los agentes externos (el clima, la extension geogréfica de su pais, etcétera.).

A la hora de leer Del Espiritu de las Leyes hay que tener en cuenta los distintos significados que el autor
atribuye a la palabra ley, ya que utiliza el término indiscriminadamente para referirse a una u otra cosa sin
establecer muy claramente a qué tipo de ley debemos entender que se refiere. De hecho la obra comienza
analizando los distintos tipos de leyes que existen en una sociedad. Primero da una definicién universal val
para todo tipo de ley: Las leyes, en su mas amplia significacién, son las relaciones necesarias que se deriv:
de la naturaleza de las cosas.. En este sentido todos los seres tienen sus leyes, desde la Divinidad hasta el
mundo material y leyes que se derivan de la naturaleza de las cosas son las que a su vez inspiran las leyes
normativas que rigen el buen funcionamiento de dichas relaciones, de ahi que Montesquieu denomine a es
primeras leyes que se deducen directamente de la naturaleza: el espiritu de las leyes.

Con estas ideas en mente, Montesquieu se propone analizar las tres formas de gobierno existentes (bajo s
concepto) para desentrafiar cuales son sus correspondientes naturalezas y principios. Principios entendido
como esas leyes que se desprenden de su naturaleza y que inspiran a las leyes normativas.

» Republica: Dentro de esta forma de gobierno se distinguen a su vez otras dos: la democracia y la
aristocracia. La naturaleza de la republica consiste en que el sujeto de poder es todo el pueblo (democra
o algunas familias (aristocracia). El principio que mueve y hace obrar a la Republica es la virtud politica,
entendida como el amor a la patria, a la igualdad y a la moderacion.

» Monarquia: su naturaleza consiste en que el principe tiene todo el poder, pero gobierna conforme a las

leyes (normativas) establecidas y con ayuda de poderes intermediarios subordinados (nobleza). Conside

gue sin la existencia de esas leyes ni de la nobleza, estariamos ante el Despotismo. Su principio es el ho

0 sea el prejuicio de cada persona o clase social, que consiste en exigir preferencias y distinciones. Esta

condicién, que es perniciosa en una republica, tiene buenos efectos en la monarquia y da vida a este

gobierno. No es peligrosa, porque siempre puede ser reprimida.

Despotismo: su naturaleza consiste en que una sola persona gobierna a su capricho y conforme a su

voluntad, sin ninguna ley ni regla. Su principio es el temor, el cual debilita todas las virtudes (principio de

la republica) y anula todo sentimiento de ambicién (principio de la monarquia). En los estados despoticos
no hay leyes fundamentales, ni menos depdsito de leyes. De aqui proviene que en estos paises la religié
tiene ordinariamente tanta fuerza y constituye una especie de depdsito o de permanencia. Y si no es
religién, son las costumbres que alli se veneran en lugar de leyes..

Cada tipo o forma de gobierno debe obrar y legislar conforme a su principio, en caso contrario se corrompe
En la Republica, las leyes deben tener por objeto la virtud; en las monarquias el honor, y en el despotismo,
temor. Segun estas ideas Montesquieu examina las leyes de la educacién, de la administracién de justicia,
lujo, de la fuerza defensiva, de la guerra, de la libertad politica. Es decir que después de haber hallado el
principio que rige en cada forma de gobierno, el autor nos da a entender que estos Ultimos elementos son |
mas importantes de cada sociedad o nacion, por lo que las leyes que reglen esos elementos o sectores del
ser acordes con el principio que guia a cada tipo de gobierno.



Mas tarde Montesquieu analiza como la extensién geografica de los estados influye en las formas de
gobierno. El autor establece que la relacién mas idénea para los distintos tipos de gobierno es la siguiente:

 Larepublica es el gobierno mas adecuado para los pequefios estados.

» La monarquia es la forma id6nea para los estados con una extension territorial mediana.

 El despotismo es la forma de gobierno mas usual en los grandes imperios. Conclusion a la que llege
después de haber estudiado el despotismo del este de Europa y de Asia (Rusia, Turquia, Persia,
China).

Como ya hemos dicho, para Montesquieu esta es la relacion idonea, pero no la que se da siempre en la
practica, ya que al observar a la misma podemos observar como las republicas y monarquias pueden
degenerar en el despotismo. Visto asi, el autor parece que le otorga mas importancia a que las normas
positivas respeten el principio correspondiente de la forma de gobierno, a que dicho gobierno exista en la
extension territorial mas idonea. Pero realmente la idea del autor no es ésta, sino que cree en la
interdependencia de la forma de gobierno con su principio y con la extensién estatal; la conclusion es que
como los principios de los gobiernos son susceptibles de corromperse, arrastrando consigo a los gobiernos
en general a la sociedad), el primer imperativo de un gobierno es mantener la extensién del estado.

Al tratar el asunto del mantenimiento de la extension territorial (que a su vez determina el equilibrio interno

de los estados), el autor hace hincapié en las republicas ya que estas, al ser normalmente pequefias, son n
vulnerables militarmente. La solucion, segun Montesquieu, es la federacion de esas republicas, asi ofrecen
ventajas de la excelencia del gobierno interior de cada una de ellas y de la fuerza de las monarquias de cal
exterior. El autor no profundiza mucho mas sobre el tema por lo que nos da a entender que existe, en esas
federaciones, un poder central formado por la cesién de parte de la soberania de cada una de las republica
Con esta Optica del tema, no han sido pocos los autores que han pretendido ver en Montesquieu uno de los
primeros europeistas modernos.

Para finalizar este apartado de la exposicion qgueremos mencionar el tratamiento que ofrece el autor a otro
los factores externos (o condiciones naturales) que segun el mismo, repercuten en las sociedades. Vamos
abordar el asunto del clima ya que segin Montesquieu, influye de una manera muy directa en la estructura
social. Hemos de decir que no es un tema muy novedoso ya que también fue tratado por autores anteriores
como Bodino. La teoria de los climas implica una superioridad politica de los estados con clima frio respect
de los estados de los estados meridionales, ya que los climas célidos incitan a la relajacién en el cumplimie
de las obligaciones en todas las esferas de la vida cotidiana. Es este el motivo por el que las leyes deben
contrarrestar los efectos nocivos, o potenciar los beneficiosos, que el clima y en general los elementos
externos producen en los hombres que forman la sociedad.

Con todo lo visto hasta ahora, podemos establecer que las leyes y costumbres de cada pais no son produc
arbitrarios, sino que dependen de ciertas condiciones naturales (elementos externos) y deben ajustarse al
principio respectivo de cada forma de gobierno que exista en cada pais. Estan relacién con el caracter naci
(elemento externo que también puede estar determinado por el clima), con el clima, con la religién , ...., de
suerte gue deben ser de tal manera apropiadas al pueblo para el cual han sido hechas, que es una gran
casualidad que las de una nacién puedan convenirle a otra. En esto consiste el espiritu de las leyes.

ESQUEMA DE LA OBRA

Es esta una obra, de acuerdo con el espiritu de Montesquieu, muy sistematizada, lo que hace muy dificil
realizar un esquema claro y conciso. De hecho, el libro esta compuesto de 6 partes, 31 libros y 595 capitulc
capitulos todos ellos con un titulo y contenido independientes.

No obstante, podriamos establecer el siguiente division:



12 parte: compuesta por 8 libros que tratan, en general, de las leyes (definicidn, naturaleza, principios, orige
etc.), de las diferentes formas de gobierno (mismo tratamiento que las leyes) y las relaciones entre las leye:
las formas de gobierno.

22 parte: integrada por 5 libros que analizan las leyes en su relacién con las fuerzas ofensivas y defensivas
la libertad politica del hombre.

Son los 13 primeros libros los que constituyen la base de la obra de Montesquieu y donde él desarrolla sus
principales teorias. En ellos muestra todo lo que concierne directamente a la organizaciéon de la sociedad y
distribuciéon de sus poderes. En los demas libros aparecen consideraciones econdmicas, filoséficas e histor
sobre las causas, los efectos y las circunstancias de encadenamiento de los diferentes estados de la socie
ciertos tiempos y en ciertos paises.

32 parte: contiene 6 libros que hacen referencia a la influencia del clima en los pueblos y tratan también el
tema de la esclavitud, muy relacionado para Montesquieu con el clima.

423 parte: formada por 4 libros que estudian las leyes en relacién con el comercio, la moneda y el uso de las
libertades.

52 parte: 3 libros que comentan la relacion de las leyes con la religion.
62 parte: son 5 libros puramente historicos.
ANALISIS CRITICO DE LA OBRA

Montesquieu fue el primero que redujo la legislacion a un sistema razonado, sistema no exento de errores,
pero para juzgar a las personas es necesario situarnos en su tiempo y de todas formas, no tiene mucho set
poner en entredicho sus bastisimos conocimientos.

Ensefid a los hombres sus derechos olvidados y les inspird el deseo eficaz recobrarlos, de defenderlos y
asegurarlos contra la usurpacién y la tirania. De ahi que algunos autores le llamen el legislador del género
humano.

Libro 1°: de este libro se deduce que existen dos tipos de leyes:

—Leyes positivas: la ley es la regla que guia nuestra acciones prescrita por una autoridad a la que creemos
derecho a hacer esta ley. Esta tltima condicion es indispensable pues si falta, la ley se convierte en arbitrai
en un acto de violencia y opresion. A la ley le acompafia una pena inherente a la infraccion de ella, un tribu
gue aplica esta pena y una fuerza fisica que la hace ejecutar. Sin todo esto la ley es incompleta.

- Leyes naturales: por otro lado, cuando observamos los fenémenos de la naturaleza y de nuestra inteligen
cuando descubrimos que todos estos fendmenos se producen del mismo modo y en las mismas circunstan
decimos que siguen leyes ciertas, leyes que llamamos leyes de la naturaleza y bajo las que se rigen feném
gue suceden constantemente (si abandonamos un cuerpo en el aire caera siempre hacia el centro de la tiel
siempre a la misma velocidad). Estas leyes son anteriores y superiores a las nuestras, y para que las nuest
las positivas, sean buenas no hace falta que se deriven de las leyes de la naturaleza, sino que deben ser
conformes a ellas. Lo justo fundamental es lo conforme a ellas y lo injusto lo contrario. Este es el espiritu o
sentido en que deben estar hechas las leyes positivas.

Libro 2°: Montesquieu diferencia tres tipos de gobierno:

a) Republica: su naturaleza consiste en que el sujeto del poder es todo el pueblo (democracia) o algunas



familias (aristocracia). Para Montesquieu esta es la forma de gobierno ideal para los Estados pequefios.

b) Monarguia: su naturaleza consiste en que el principe tiene todo el poder, pero gobierna conforme a las
leyes establecidas y con ayuda de poderes intermedios subordinados (nobleza). Esta es, segun el , la mejo
forma de gobierno para los Estados medianos.

c) Despotismo: su naturaleza consiste en que uno solo gobierna a su capricho y conforme a su voluntad, si
ninguna ley ni regla. Para él, el modelo mas eficaz para los grandes imperios, lo que supone una gran
contradiccion pues al mismo tiempo considera este sistema como abominable.

Esta division sirve de base a la teoria politica de Montesquieu, y para el Conde de Destut de Tracy (autor d
Comentario sobre El espiritu de las leyes) tiene algunos fallos. En primer lugar, entiende que Montesquieu
encierra demasiado en esta division y casi toda la obra va girando en torno a estos tres sistemas de gobier
lo que en su opinidn le perjudica bastante. En segundo lugar, porgue entiende que democracia y aristocraci
son esencialmente diferentes para encuadrarlas dentro de un mismo titulo y él mismo se ve forzado mucha
veces a diferenciarlos. En tercer lugar, porque en cierto modo y salvando las distancias, todos los sistemas
tienen, en algin punto, caracteristicas en comun. La palabra republicano comprende multitud de gobiernos
desde una democracia pacifica, una aristocracia, una oligarquia,...La monarquia significa, propiamente dict
un gobierno en el que el poder ejecutivo reside en manos de una sola persona, y eso es lo que ocurre
exactamente en el despotismo. Y el despotismo significa abuso, que puede hallarse, mas o menos, en todc
gobiernaos, pues todas las instituciones humanas son imperfectas.

Por eso, Destut de Tracy propone reducir la division de las formas de gobierno a dos:
a) Nacionales: en los que todos los derechos y poderes pertenecen a la nacion, residen en él.

b) Especiales o de excepcidn: gobiernos, cualesquiera que sea, en gue se reconocen otras fuentes legitime
derechos y de poderes (autoridad divina, conquistador, golpe de estado) que la voluntad general.

Para Tracy tanto una como otra pueden adoptar formas diferentes, eso es lo de menos.

Libro 3° en él, Montesquieu indaga sobre cuales son los principios que hacen obrar, los principios motores
de cada forma de gobierno, y concluye diciendo:

a) El principio que mueve y hace obrar a la Republica es la virtud politica, que se convierte en moderacion
cuando nos referimos a la Aristocracia. En ambos casos, consiste en el amor a la patria y la igualdad.

b) El principio activo de la Monarquia es el honor, o sea el prejuicio de cada persona o clase social, que
consiste en exigir preferencias o distinciones.

c) El principio del Despotismo es_el temor, que anula todo sentimiento de ambicion.

Destut establece esos principios motores pero dentro de su particular division de las formas de gobierno, de
manera que el principio que mueve los gobiernos nacionales es el respeto por los intereses generales; el al
de los individuos a la libertad y a la igualdad, a la paz y a la justicia. Respecto a los gobiernos especiales, e
principio activo seria el respeto a los derechos particulares reconocidos como legitimos (los derechos
generales no son nada).

Libro 4°: dice Montesquieu que El gobierno es como todas las cosas de este mundo: para conservarle es
preciso amarle Conviene pues que nuestra educacion nos disponga a tener sentimientos y opiniones que n
estén en oposicion con las instituciones establecidas. La educacion debe estar dirigida por el espiritu que n
conviene para la conservacion del gobierno establecido, si se quiere prevenir su caida. Hace referencia

10



Montesquieu a la importancia de primera educacion recibida, pues es muy dificil desprendernos de ella.

Por su parte, Tracy, entiende que se reciben tres especies de educacion: la que se recibe de los padres, la
maestros y la del mundo. Pues bien, el gobierno debera por medios suaves conseguir que esa educacion n
contradiga y que todas sean dirigidas al objeto que el gobierno se propone. Pero nunca podra el gobierno
quitar por autoridad los hijos a los padres para educarlos y disponer de ellos sin su participaciéon y
consentimiento.

Libro 59 trata de las medidas que pueden adoptar los gobiernos para conseguir que los ciudadanos tengan
educacién que mas conviene al gobierno establecido. Trata sobre cuales son las leyes favorables o contrar
una u otra forma de gobierno. Para Montesquieu, partiendo de la division que hace de las formas de gobier
son:

— Democracia: la virtud politica consiste en renunciar de si mismo y en la abnegacion de todos los
sentimientos naturales. Apuesta por las reglas de las 6rdenes monasticas, escogiendo entre ellos los mas
austeros. Para conseguirlo aconseja que se tomen las medidas mas radicales: partir las tierras con igualda
permitir nunca que un hombre posea dos porciones; exigir que el rico tome sin dote por mujer a la hija de ul
ciudadano pobre; patria potestad ilimitada;

— Aristocracia: apuesta por la maxima moderacion, lo que implica que los nobles no humillen al pueblo; no ¢
den privilegios individuales, honorificos ni pecuniarios; que se priven de los medios para aumentar su caud:
para evitar el odio y la envidia que no haya entre ellos derechos de primogenitura ni mayorazgos ni
substituciones.

- Monarguias: aconseja todo lo que es propio para perpetuar el lustre de las familias: desigualdad de las
particiones, libertad de testar, privilegios personales, lentitud en los pleitos,

— Despotismo: se cifie a hacer referencia a todos los males que nacen de él como mejor medio, ademas, p:
asegurarlo.

Para Destut de Tracy, Montesquieu se equivoca al aplicar exclusivamente los conceptos virtud, moderacior
honor y terror. Tracy entiende que o se persigue favorecer los intereses particulares o los intereses general
y a partir de ahi es mas facil saber qué leyes son las mas favorables a una u otra forma de gobierno. Y pon
como ejemplo el gobierno representativo (el que él considera mejor). Este sistema es de los que buscan
favorecer los intereses generales y por tanto, las medidas a adoptar seran légicamente medidas tales comc
propugnar la libertad (siempre que no atente contra el buen orden); asegurar la igualdad (no aumentar
riguezas, por ejemplo); que reine el espiritu del trabajo, el orden y la economia; libertad de expresion; que I;
funciones publicas sean conferidas por la eleccién libre de los ciudadanos y que casi todas sean temporale

Libro 6°: en este libro trata las leyes civiles y criminales, la forma de los juicios y el establecimiento de las
penas.

A) Leyes civiles: dice Montesquieu que son mas complicadas en lo que se llama monarquia que en el
despotismo, no diciendo nada sobre la republica. Para Destut de Tracy, lo que quiere decir Montesquieu co
esta frase es que se debe buscar es la sencillez y uniformidad de las leyes. Pero esto es mas dificil de logr:
cuanto mas se perfecciona una sociedad, pues mas se multiplican las relaciones sociales y l6gicamente las
leyes que las arreglan.

B) Forma de los juicios: No conviene que ni el soberano ni el pueblo ni un Senado ni un monarca decida so

los intereses de los particulares, sino por jueces establecidos de antemano para esto y que estos jueces ju:
siempre segln el texto previsto en la ley. Nada hay que decir a este respecto.

11



C) Leyes criminales: deberan ser siempre lo mas sencillas posibles, respetando los derechos de los hombr
seguidas literalmente en los juicios.

D) Penas: solicitadas siempre por el ministerio o acusador publico, nunca por el acusador particular, evitane
asi servir a las pasiones personales y dar un aspecto de venganza. Respecto a la severidad de las mismas
Montesquieu entiende que el verdadero objetivo de castigar el delito es tratar de evitar que se repita. Niega
eficacia delos castigos barbaros e incluso demasiado severos; para él estos castigos sélo consiguen multip
los delitos en vez de reducirlos. No se manifieste a cerca de la pena de muerte, pero encuentra absurda la
del talién, por lo que parece claro que no esta a favor de ella.

Libros 7°, 8° ,9°y 10°: todos ellos tratan los efectos que producen sobre la libertad de los hombres las leyes
gue forman la Constitucién de un Estado; es decir, las que arreglan la distribucion de los poderes politicos.

Libro 7° en este libro hace referencia al lujo. Destut critica a Montesquieu por no haber dicho claramente qt
es el lujo y por haber hablado de él de una manera vaga pues se limita a decir que ciertos gobiernos
(monarguia y despotismo) necesitan fomentar el lujo para sostenerse. Por su parte, Destut de Tracy entient
gue lujo seria realizar gastos no productivos, lo que es un gran mal mirado con respecto a la economiay er
relacion a la moral, pues lleva a la vanidad, a la codicia a la falta de generosidad,Se asombra, ademas ,de
como Montesquieu puede estar de acuerdo con que el lujo sea necesario en determinados formas de gobie
y no para fomentar la circulacién del gobierno, sino para excitar la vanidad. A nuestro modo de ver,
Montesquieu no hace mas que tener una vision realista y objetiva a lo largo de toda su obra. De hecho,
para él, El espiritu de la monargia es la fuerza e el engrandecimiento, y el espiritu de la republica es la

paz y la moderacién. Parece claro que el lujo y el engrandecimiento estan bastante unidos.

Libro 8° trata la corrupcion de los principios de los tres gobiernos (Tracy se esperaba que mostrara los vicit
propios de las formas sociales y los modos de combatirlos, pero ve como Montesquieu se cifie a su
clasificacion sistematica y solo se refiere a los principios motores honor, temor, moderacion y virtud, lo que
provoca que este libro peque, en su opinién, de ser demasiado subjetivo y poco practico).

Dice Montesquieu:

— El principio de la democracia se corrompe cuando todos quieren ser iguales a los que ellos mismos han
elegido para que los manden.

— El principio de la aristocracia se vicia cuando el poder de los nobles se hace arbitrario y no observan las
leyes.

- El principio de la monarquia se dafia cuando el principe atiende mas a sus caprichos que alarazény a I
justicia, cuando se hace cruel.

— El principio de despotismo se corrompe de forma diferente a los otros tres, pues si los otros se alteran
porque se incumple alguna regla, el despotismo se pervierte por seguir, precisamente, algliin orden o permi
alguna norma.

Libro 99 se refiere en este libro a las medidas politicas que puede tomar un Estado para ponerse a cubiertc
los ataques de sus vecinos. Se apoya de nuevo en su divisén de las formas de gobierno:

— Republica: parte de la idea de que la republica es la forma de gobierno ideal para los estados pequefios,
manera que su mejor medio de defensa es unirse a otros Estados con una liga federativa (alianza). Deberéa
aliarse Estados con una fuerza pareja y gobernada por los mismos principios.

- Monarguias: ve dificil que puedan federarse, pues una federacién supone elevar una autoridad comudn so

12



algunas autoridades particulares, y por consiguiente, los reyes que quisiesen formar una federacion dejaria
ser soberanos.

Libro 100 trata del derecho a hacer la guerra y de hacer conquistas, de la conservaién de las conquistas, d
uso que puede hacerse de ellas y de los medios para conservarla.

El derecho de hacer la guerra viene del que tienen cada hombre a defender su persona y sus intereses. Sir
embargo, los hombres, para no estar en guerra continuamente, deben tratar de entenderse y por eso mism
naciones envian unas a otras embajadores y firman tratados en los que se comprometen a devolver rehene
cuidar a los heridos, enterrar a los muertos, no romper la paz sin motivo alguno, etc. Observamos aqui una
clara conexién con el Derecho de Gentes (ius gentium), derecho en el que no se detuvo mucho Montesquie
pero que, sin embargo, tiene mucho valor su concepcion del Derecho de la guerra, que no tiene otro
fundamento para él que el de una defensa necesaria y nunca como medio para satisfacer el amor propio, p
conveniencia o conseguir la gloria.

Respecto al Derecho a conquistar, explica, desde la divisién que hace de los gobiernos, cuando y hasta qu
punto deben hacerse conquistas y como después de la paz se debe tratar al pais conquistado. Por ejemplo
entiende que una republica que quiera conservarse libre no debe tener vasallos; admite que puede ser (til
formar algunas colonias con el objeto de abrir nuevas rutas para el comercio o para dar salida a un exceso
poblacion, pero luego deben ser emancipadas. Por otro lado, expresa su conformidad con que a veces un
pueblo gana mucho con ser conquistado

Libro 11° en este libro se plantea la siguiente cuestion: ¢ Esta resuelto el problema que consiste en distribu
los poderes de la sociedad del modo mas favorable a la libertad?. Montesquieu entiende que la Constitucio
inglesa es la perfeccién, que en ella se encuentra el medio para asegurar la libertad politica. (para Tracy, el
problema no se resolvera mientras se dé demasiado poder a una sola persona)

Libro 129 trata las leyes que tocan directamente a cada ciudadano en sus intereses privados; de aquellas ¢
s6lo atacan o protegen la libertad individual o particular y no la publica o politica. Para Montesquieu, el
problema esta en que las Constituciones pueden ser libres, contener disposiciones favorables a la libertad’|
no serlo el ciudadano. En la mayor parte de los Estados la libertad esta mas oprimida, mas restringida de Ic
gue establece su Constitucion.

Libro 13° trata en este libro de las rentas, de las contribuciones al Estado, y se refiere a ellas como porcion
gue cada ciudadano da de sus bienes por gozar del resto con seguridad, porcion que debe ser lo mas peqt
posible, sélo lo indispensable para las necesidades del Estado.

Observa Montesquieu que cuanta mas libertad haya en un pais, tanto mas se le puede cargar de
contribuciones, ya que la libertad aumenta la actividad de las personas y de la industria, lo que aumenta su
rendimientos, y porque cuanta mas libertad hay, mas amas a tu gobierno y mas exigente puede ser éste. S
embargo, critica a los paises europeos de haber abusado enormemente de esta ventaja.

Tracy, aunque esta de acuerdo con la definicion de renta de Montesquieu, entiende que la felicidad y poder
un sociedad se consigue por medio del trabajo, de forma que el objetivo es hacerlo o mas productivo posib
Y el mejor mecanismo es disminuir lo mas posible los gastos superfluos y el nimero de hombres que no
trabajan y sélo reciben contribuciones.

Como ya sefialamos en el esquema de la obra, son estos trece libros los que contienen los principales aspe
de la teoria juridico—politica de Montesquieu.

Conclusiones

13



A la hora de elaborar el presente trabajo hemos apreciado como muchos autores coincidian en sefialar ung
preocupacion de Montesquieu por la autodestruccién, la autodestruccion es una cualidad intrinseca de ciert
organismos y en concreto de las sociedades (pueblos). Es por ello que el autor escribe de una forma
sistematica (al igual gue Hume y Hobbes) ya que es la forma de hallar los elementos, de cada unidad de
estudio, que conducen a dicha autodestruccién. En nuestra opinién lo que realmente preocupa al autor es ¢
equilibrio que cada organismo debe propiciarse a si mismo para no autodestruirse. Montesquieu analiza toc
los elementos de la sociedad para encontrar la correlacién mas idénea entre ellos y asi poder mantener el
equilibrio. Segun el autor, el equilibrio debe predicarse de todos los aspectos de la realidad: el arte, las
ciencias, las letras, la politica, ... .

Es importante ver la responsabilidad del hombre en su vida, su sociedad y en general en su entorno.
Deducimos de la obra que las leyes estan influenciadas por las costumbres, por las circunstancias naturale
cada momento y por el propio hombre. A partir de la llustracién las cosas dejan de guiarse exclusivamente
su destino y por el azar, sino que el hombre también influye en su entorno al tomar sus propias decisiones,
las que es responsable aunque puedan estar también influenciadas por los elementos externos.

La idea de Montesquieu fue la de elaborar un tratado sistematico sobre las distintas formas de gobierno vy I
leyes que mas les convienen para que perduren en el tiempo, es decir, que pretendia elaborarla desde la it
estricta objetividad; pero nada mas lejos de la realidad ya que también deja entrever en su obra sus
preferencias al tratar los distintos temas y las distintas posibilidades, en un tono mas despectivo respecto d
aguellas opciones que no consideraba tan recomendables. Asi, el autor muestra sus preferencias al intenta
buscar un sistema politico que permitiese el progreso de la convivencia y una concepcion burguesa del
mundo, eludiendo los peligros del desmesuramiento o exceso que conlleva la corrupcién. Es este un sisten
politico que asegura la Libertad individual.

Segun palabras del propio autor: La libertad es el derecho de hacer lo que permiten las leyes... . En un este
0 una sociedad en que existen leyes, la libertad no puede consistir en hacer cada uno lo que quiere, sino el
hacer lo que se debe hacer y en no ser obligado a hacer lo que no se debe hacer. Este amor por la libertad
muestra las bases del sistema politico que prefiere Montesquieu:

» Unas buenas leyes politicas deben procurar las garantias suficientes para que exista la libertad.

» Unas buenas leyes politicas son las que ordenan correctamente la Separacion de Poderes. Estos
poderes son el ejecutivo, el legislativo y el judicial. Toman su nhombre de las funciones que
desempefian y cada uno tiene un titular distinto. Es muy importante establecer bien esta separacién
poderes y sobre todo respecto del ejecutivo, ya que su desequilibrio conduce a la tirania.

« Las estructuras politicas particulares deben ser dinamicas. A nivel del estado esto se consigue
nutriendo a los érganos de gobierno con representantes elegidos por el pueblo. La férmula mas
adecuada es el bicameralismo.

« Todos estos criterios anteriores son los propios de un gobierno moderado que es el que tiene por
principio la virtud (politica), pero también hay que poner limites a la virtud para que el gobierno no s
autocorrompa.

« La constitucion politica que no siga estos principios es tiranica. Segun Montesquieu existen dos
formas de gobernar: la recta (correspondiente a los estados moderados) y la opuesta (la tiranica).

» El germen corruptor mas importante de un gobierno es el ejecutivo y dentro de éste el ejercito porgL
desprecia al senado y respeta a sus capitanes. Segin Montesquieu hay que separarlos bien y convi
que el ejercito sea popular.

Con estas bases del sistema politico que prefiere Montesquieu, debemos entender por lo que leemas mas
en la obra que es un sistema politico que tiene como forma de gobierno la republica, ya que es la Unica que
tiene por principio la virtud, la Unica con camaras legislativas formadas por representantes del pueblo elegic
por el mismo y al Unica que necesita controlarse a si misma por medio de las leyes politicas que a su vez
ordenen la correcta separacion de poderes.

14



Para concluir no tenemos mas que resaltar la influencia de Montesquieu en la politica de su épocay en la c
los afios inmediatos a su muerte, ya que aunque no fuera este su propésito, alimento las ideologias burgue
de aquellos hombres que dirigieron la Revolucién francesa de finales del siglo XVIII, inspirando con su teor:
de la separacién de poderes el constitucionalismo moderno emergente en dicha época en Francia y los Est
Unidos.

Bibliografia

* Del Espiritu de las Leyes. Charles Louis de Secondat Baron de la Bréde et de Montesquieu.
Introduccién de Enrique Tierno Galvan, traduccion de Mercedes Blazquez y Pedro de Vega. Editoric
Tecnos, 1.998.

« Historia de la Filosofia, volumen 2. Nicolas Abbagnano. Editorial Hora S.A., 1.982.

« Historia de la Filosofia, volumen 2. Johannes Hirschberger. Editorial Herder, 1.982.

« Historia de la Filosofia, volumen 3. Guillermo Fraile. La Editorial Catdélica S.A., 1.966.

» Comentario sobre el Espiritu de las Leyes de Montesquieu. Conde Destut de Tracy. Traduccion del
doctor Ramoén Salas, catedratico de Salamanca, 1.821.

15



