Las cinco vias para la demostracion de la existencia de Dios, de Santo Tomas de Aquino

Primera via: El movimiento como actuacion del mévil: Es cierto y consta por el sentido que en este mundo
algunas cosas son movidas. Pero todo lo que es movido es movido por otro. Por tanto, si lo gue mueve es
movido a su vez, ha de ser movido por otro, y este por otro. Mas asi no se puede proceder hasta el infinito
Luego es necesario llegar a un primer motor que no es movido por nada; y este todos entienden que es Dic

Segunda via: Experiencia de un orden de causas eficientes: Vemos que en este mundo sensible existe un
orden de causas eficientes; pero no vemos ni es posible que algo sea causa eficiente de si mismo, porque
contrario seria anterior a si mismo, lo cual es imposible. Ahora bien, no es posible que en el orden de caus:
eficientes se proceda hasta el infinito Luego es necesario suponer una causa eficiente primera, que todos
llaman Dios.

Tercera via: La contingencia o limitacién en el existir: Nos encontramos con cosas gue tienen posibilidad
de existir y de dejar de existir, pues algunas se engendran y se corrompen. Ahora bien, lo que tiene posibili
de no existir alguna vez no existe. De ahi que si todas las cosas tuviesen esa posibilidad de no existir, algul
vez no habria existido nada, y por consiguiente ahora tampoco, pues de la hada no procede nada. Pero da
gue ahora existe algo, es que no todas las cosas tienen posibilidad de existir y de no existir, que algo ha de
necesario, y esto, en Ultima instancia, es Dios.

Cuarta via: Diversos grados de perfecciéon en las cosas: Encontramos en este mundo cosas mas o0 menos
buenas, mas o menos verdaderas, mas o0 menos nobles, y otras cualidades asi. Ahora bien, el mas y el me
se dicen de cosas diversas segun la diversa aproximacién a lo que es maximo en ese orden. Por eso ha de
haber algo que sea 6ptimo, nobilisimo, maximamente verdadero y, por consiguiente, maximo ser. Y como I
gue es maximo en un género es causa de todo lo que se contiene bajo ese género, ha de haber un maximc
causa de la bondad, de la verdad, de la nobleza y de las demas cualidades por el estilo; y este es Dios.

Quinta via: El gobierno de las cosas: Vemos que algunas cosas que carecen de conocimiento, esto es, los
cuerpos naturales, obran con intencion de fin Ahora bien, las cosas que no tienen conocimiento no tienden
un fin si no son dirigidas por algiin cognoscente e inteligente. Luego existe algun ser inteligente que dirige
todas las cosas naturales a un fin; que es lo que llamamos Dios.

Las Cinco Vias

"Si todo debe tener una causa, entonces Dios debe tener una causa. Si puede haber algo sin causa, tanto |
ser el mundo como Dios, asi que ese argumento no tiene validez." (Bertrand Russell, "Por Qué No Soy
Cristiano™)

No voy a hablar mucho de las Cinco Vias, tales como fueron presentadas por Santo Tomas de Aquino, ya (
han sido refutadas cien veces desde entonces. (Ingenuamente, algunos cristianos modernos las encuentral
primera vez en un libro de filosofia e intentan probar a Dios con ellas, como si fueran novedades.)

Las dos primeras Vias son mas o menos la misma cosa: se basan en el hecho de que no hay efecto sin cal
nada comienza a moverse a menos que algo mas lo empuje. Al aplicarse al universo, esto se transforma er
argumento cosmoldgico kalam:

1. Si algo comienza, tiene una causa.
2. El universo comenz6 a existir.
3. Por lo tanto, el universo tiene una causa.



Esto es todo muy lindo, pero se cae abajo si uno lo mira de cerca. La premisa 1 es verdadera para todas la
cosas dentro del universo (a nivel macroscépico) pero no sabemos si lo es para el universo completo (que |
es todo, por definicién). La premisa 2 es controvertida; el mismo San Agustin dijo que Dios cre6 al universo
con el tiempo, no en el tiempo, y nuestro entendimiento actual nos dice que toda la energia, materia y tiemy
(el espaciotiempo tetradimensional, o quiza el hiperespacio de 10 o0 26 dimensiones que propone la teoria ¢
cuerdas) "comenzaron” juntos. (jDigo "comenzaron” entre comillas porque es absurdo hablar sobre comien
o finales cuando no hay tiempo!) Creado por Dios o por si mismo, el universo no "comenzd". La obra de
Stephen Hawking (Una breve historia del tiempo) sugiere que el universo es finito pero no tiene borde ——
como la superficie bidimensional de una esfera, o nuestra Tierra.

De cualquier modo, si el universo no "comenzé”, la premisa nimero 1 es irrelevante, y la conclusion es, pot
tanto, probablemente invalida. Aun si fuera valida (lo cual no creo que podamos probar), concluiriamos lo
mismo que en el argumento del disefio: la Primera Causa propuesta, o Creador, no explicaria nada, y seria
asunto de fe saber si es Dios.

La Quinta Via habla de orden vy ley, y puede ser refutada de forma similar. No sabemos por qué las leyes d
naturaleza son como son, pero inventar un Legislador para responder por ellas no es util y no dice nada sol
El.

La Tercera Via es filoséfica; no la refutaré aqui ya que no la encuentro convincente desde un principio —— n
habla de la realidad. La Cuarta Via es también de naturaleza filoséfica y elevada; afirma que las cualidades
tales como la bondad, la verdad, la nobleza, etc., se encuentran en diversas cantidades en todas las cosas.
forma que éstas se pueden ordenar. Esta jerarquia, segun Tomas, implica un punto maximo, una pureza de
cualidad en cuestién, un arquetipo; el arquetipo de estas cualidades es Dios.

Por supuesto, el mal, la deshonestidad y la ruindad también son cualidades, y por el mismo razonamiento
podriamos decir que Dios es la cima del Mal, etc. Pero de acuerdo a la doctrina cristiana, el mal no es una
cualidad sino la ausencia de una (la bondad), y asi. En cualquier casos, una jerarquia no implica un maximg
el infinito tampoco es una eleccion; la infinitud es un concepto matematico hecho para usarse en ciertos
contextos y no otros.

(En términos matematicos, un elemento X de un conjunto C es infinito si, para cada elemento Y en C, X es
mayor o igual que Y. Pero si C no es un conjunto cerrado, como ocurre con los niUmeros enteros o naturale
por cada X que elijamos habria siempre una cantidad [jinfinita!] de Y's mayores que X. Por supuesto, esto
significa que no existe tal X infinito... La infinitud no se encuentra en ninguna parte fuera de las matematica
e incluso alli es un recurso util, no un objeto real.)

Ya tenia dudas cuando encontré las Cinco Vias. No hicieron mas que aumentar mis dudas, ya que sélo era
astutos ejercicios de ldgica, pero no basados en la realidad.

[2] A nivel macroscopico, es decir, a nivel de lo gue nuestros sentidos pueden ver, y también hasta lo que
puede ver un microscopio convencional, o incluso hasta el nivel de las moléculas. A nivel atébmico y
subatdmico la cosa se pone mas espesa porque empiezan a ser importantes los efectos cuanticos. Hablan
con propiedad, a nivel de particulas subatdmicas no hay causalidad. Los fisicos, segun entiendo, reconocel
gue la causalidad es un concepto sin correlato real; las cosas simplemente suceden, y a nivel macroscopice
parecen sucederse en lo que llamamos cadena de causa y efecto. Ejemplo de lo extrafio que puede ser est
gue un grupo de investigadores, recientemente, hicieron un experimento que, si es interpretado en la forma
causal habitual, tuvo el resultado de hacer salir un foton de luz por el extremo de un tubo antes de que hubi
entrado por el otro extremo.

El conocimiento de Dios



"Dios nuestro Sefior quiere que todos los hombres se salven y lleguen al conocimiento de la verdad" (1 Tim
4).

Para alcanzar esta salvacién es necesario que los hombres conozcan a Dios: creer en la existencia de Dios
premia a los buenos y castiga a los malos, pues "sin fe es imposible agradar a Dios; por lo cual, quien se
acerca a El debe creer que Dios existe y que remunera a los que le buscan" (Hebr 11, 6).

La historia de la salvacion es la historia misma del camino segun el cual el Dios Unico y verdadero, Padre,
Hijo y Espiritu Santo, se revela a los hombres y los reconcilia y une a El, restaurando la escisién producida
por el pecado.

A lo largo de la historia humana, Dios ha podido ser entendido de modos muy diferentes; incluso no han
faltado quienes niegan su existencia. Sin embargo, el conocimiento de la existencia divina es una conviccié
viva y con valor universal a lo largo de todos los tiempos; es, asimismo, una idea—fuerza que ha configurad
profundamente tanto la vida individual como la actitud del hombre ante el mundo que le rodea.

El hombre puede llegar al conocimiento de Dios de muchas maneras. Todas ellas responden bien a la

capacidad natural de la inteligencia humana de conocer la existencia de Dios, bien a la Revelacion divina g
nos ofrece de El un conocimiento sobrenatural.

Conocimiento natural de Dios

La existencia real de Dios, como ser Supremo, Principio y Fin del hombre y del universo creado y
esencialmente distinto de las criaturas, puede ser conocida con certeza por la razén natural, pues la
inteligencia del hombre goza de capacidad natural para elevarse al conocimiento de su Creador.

Quiso el Sefior que todas las criaturas llevaran como impresas sus huellas y dieran testimonio de su existel
De ahi que sea posible llegar al conocimiento de Dios por medio del conocimiento de las cosas creadas

Testimonio de la Sagrada Escritura

a) Conocimiento de Dios por medio de la creacién

La Sagrada Escritura nos da testimonio de esa capacidad natural del hombre; éste con la reflexion de su
inteligencia ha buscado a Dios y mostrado su existencia. Veamoslo.

La Sagrada Escritura atestigua este principio: la razén humana puede conocer a Dios por medio de la creax



pues las cosas creadas son testimonio permanente de su Autor y llevan a su Conocimiento con alcance
universal.

En el Libro de la Sabiduria encontramos dos motivos a través de los cuales el hombre puede alcanzar el
conocimiento de Dios. Uno es la belleza que hay en las criaturas: por la contemplacion de las diversas
bellezas creadas, el hombre puede alcanzar el conocimiento de Aquel que es la fuente de toda belleza, Dio
Belleza suprema. El otro motivo es el poder y la fuerza que existe en la naturaleza creada: las fuerzas de la
naturaleza son un reflejo de la omnipotencia de Aquel a quien se someten todas las potencias.

"Vanos son por naturaleza todos los hombres que ignoran a y no alcanzan a conocer por los bienes visibles
Aquel-que-es, ni, atendiendo a las obras, reconocieron al Artifice; sino que al fuego, al viento, al aire
ligero, a la béveda estrellada, al agua impetuosa o a las lumbreras del cielo los consideraron como dioses,
rectores del universo. Si, seducidos por su belleza, los tuvieron como dioses, sepan cuanto les aventaja el
Sefior de todos ellos, pues es el Autor mismo de la belleza quien los cred. Y si se admiraron de su poder y
su fuerza, debieron deducir de aqui cuanto mas poderoso es su Creador; pues, de la grandeza y de la belle
de las criaturas, se llega por razonamiento al claro conocimiento de su Autor. Con todo, ho merecen éstos t
grave reprension, pues tal vez caminan desorientados buscando a Dios y queriéndole hallar. Ocupados en
obras, se esfuerzan en conocerlas, y se dejan seducir por lo que ven. jTan bellas se presentan a sus 0jos!
Pero, por otra parte, tampoco son éstos excusables; porque, si llegaron a adquirir tanta ciencia y fueron
capaces de investigar el universo, ¢ Como no llegaron mas facilmente a descubrir a su Sefior?" (Sabiduria,
13, 1-9).

b) Conocimiento de Dios por los grados de perfeccion

Mas duras son las palabras de San Pablo en la Epistola a los Romanos. En ella pone de manifiesto que la
incredulidad produce la degradacion del hombre, cosa evidente, por cuanto que el que no quiere reconocer
Dios cae en una vida inmoral. Esta recriminacién seria injusta si el hombre no fuese capaz de conocer a Di
con su inteligencia. Pero no es asi, porque las perfecciones divinas se hacen visibles a la inteligencia huma
por el conocimiento que de las mismas nos dan las cosas creadas. Los grados de perfeccion que el hombre
conoce en la naturaleza reflejan la perfeccién absoluta de un Dios Unico y personal, al que todos los hombr
son llamados a adorar y a seguir.

"La célera de Dios se revela desde el cielo contra la impiedad e injusticia de los hombres, que aprisionan la
verdad en la injusticia; pues lo que de Dios se puede conocer, esta en ellos manifiesto: Dios se |0 manifestc
Porque las perfecciones invisibles de Dios, su poder eterno y su divinidad, se han hecho visibles después o
la creacion del mundo por el conocimiento que de ellas nos dan las criaturas, de forma que son inexcusable
porque, habiendo conocido a Dios, no le glorificaron como a Dios ni le dieron gracias, antes bien se
ofuscaron en vanos razonamientos, y su insensato corazdn se llené de tinieblas: jactandose de sabios se
volvieron estlpidos, y cambiaron la gloria del Dios incorruptible por una representacion en forma de hombre
corruptible, de aves, de cuadripedos, de reptiles. Por eso, Dios los entreg6 a las apetencias de su corazon
hasta una impureza tal que deshonraron entre si sus cuerpos; a ellos que cambiaron la verdad de Dios por
mentira, y adoraron y sirvieron a la criatura en vez del Creador, que es bendito por los siglos. Amén" (Rom
1, 18-25; cfr Hech 14, 14-18; 17, 22-30).

Segun este texto, el que no reconoce a Dios lo hace por su culpa, pues no se trata sélo de no percibir lo

invisible de Dios en las cosas visibles, sino de una rebelién del corazén que no reconoce a Dios como Sefic
le niega el dominio sobre el hombre y sobre las cosas. Con tal actitud, el hombre se degrada, no es capaz
reconocer su puesto en un mundo que se ha convertido en desordenado y caético, y no acierta a descubrir



dimensién divina que aflora en todas las cosas.

c) El testimonio de la conciencia

También en la Sagrada Escritura encontramos otro medio a través del cual el hombre puede conocer a Dio
trata de su conciencia, la cual atestigua tanto la existencia de Dios como la ley natural que Dios escribié en
corazon de todo hombre.

"Cuando los gentiles, que no tienen Ley, cumplen las prescripciones de la Ley guiados por la razén natural,
sin tener Ley son para si mismos Ley —es decir, obran segln su conciencia—. Y con esto muestran que los
preceptos de la Ley estan escritos en sus corazones, siendo testigo su conciencia con los juicios que,
alternativamente, ya les acusan o bien les defienden (Rom 2. 14-15).

Los que no han recibido la Revelacién de Dios conocen por su razdn natural los principios esenciales que
informan la ley natural. En la intimidad de su corazén, todo hombre tiene grabada una ley moral natural. que
participa de la ley eterna de Dios.

Pruebas de la existencia de Dios

Es una sentencia proxima a la fe la que afirma la posibilidad de demostrar la existencia de Dios por medio ¢
principio de causalidad (cfr Pio X, «Juramento antimodernista», DS 3538 ).

Ya desde la misma época patristica, los tedlogos han elaborado una diversidad de argumentos demostrativ
de la existencia de Dios. Esto es asi porque la proposicién «Dios existe», desde el punto de vista del
conocimiento humano, es una proposicion mediata, que necesita de demostracién racional, aunque tal
proposicion es en si misma inmediata por hacer referencia al Ser absoluto e incausado.

Como se ve, las argumentaciones demostrativas de la existencia de Dios, desde la dimension de su
conocimiento racional o natural, caen en el area filosofica, y, mas concretamente, en aquella parte de la
metafisica llamada metafisica teolégica o teologia natural; ésta tiene como objeto el conocimiento del Ser
absoluto, de la Causa incausada de todos los seres existentes o posibles.

Experiencia personal de Dios



Pero no todos los hombres, en concreto, necesitan acudir a una reflexion intelectual para llegar a la convicc
de que Dios existe como ser Supremo y diferente al mundo, al que se le debe sumisién y adoracion.

Por tratarse de un presupuesto que ilumina la vida entera del hombre y el sentido del mundo, es légico que
inmensa mayoria no se plantee reflexivamente como se puede demostrar la existencia de ese Dios en el gL
creen. Para el hombre es tan natural la conviccion de la existencia de Dios como la luz del dia o las estrella
de la noche, pues no en vano ha salido el hombre de las manos divinas. Como imagen de Dios, el hombre
conserva esa conviccion divina no como algo extrafio y afiadido por la presion de la cultura, sino como algo
propio, como el fundamento radical de su ser, como la luz que explica el dinamismo de su vida, y como el
amor en el que encuentra su plenitud. Se trata de algo vivido como por instinto; es, ademas, algo tan sublin
tan intimo, que resulta dificil explicarlo con propiedad.

A esto hay que afiadir la experiencia personal de Dios que han tenido muchos hombres a lo largo de la
historia. Ellos mismos han descrito con tal precision sus experiencias, que no cabe atribuirlas a pura ficcién
a invencioén poética, sino a un verdadero encuentro personal con Dios.

Asi, por ejemplo, en su afan de profundizar en la vida interior, Newman se convierte al catolicismo por la
oracién y el estudio. Claudel se siente conmovido en su espiritu al oir el canto del Magnificat en una tarde c
Navidad; y confiesa:

"Qué dichosas son las personas que creen! Pero... si fuera verdad... jEs verdad! jDios existe, esta ahi! jEs
alguien, es un ser tan personal como yo! Me ama. Me llama» (Lessort, P.: «Claudel visto por si mismo», p.
54).

También se dan otras experiencias personales de Dios, que se manifiestan como una accién propia y
sobrenatural de Dios en el interior del hombre. En la Sagrada Escritura encontramos, por ejemplo, este tipo
intervencion divina en la conversion de San Pablo:

«Qy0 una voz que le decia: —Saulo, Saulo, ¢,por qué me persigues? El respondid: ¢,Quién eres, Sefior? Y E
-Yo soy JesUs, a quien tu persigues. Pero levantate, entra en la ciudad y se te dira lo que debes hacer' (He
9, 4-6; cfr 22, 5-8; 26, 10-18; Gal 1, 12-17).

También en la vida de muchos santos se encuentran estas intervenciones divinas, que atestiguan no solo |;
existencia de Dios, sino también su amor a los hombres, a quienes llama a Si. Valga como ejemplo la
experiencia de San Agustin:

"Y he aqui que oigo de la casa vecina una voz, no sé si de un nifio o de una nifia, que decia cantando, y
repetia muchas veces: jToma, lee; toma, lee! Y al punto, inmutado el semblante, me puse con toda atencio
pensar, si acaso habria alguna manera de juego, en que los nifios usasen canturrear algo parecido; y no
recordaba haberlo jamas oido en parte alguna. Y reprimido el impetu de las lagrimas, me levanté,
interpretando que no otra cosa se me mandaba de parte de Dios, sino que abriese el libro y leyese el prime
capitulo que encontrase. Porque habia oido decir de Antonio, que por la leccién evangélica, a la cual llego
casualmente, habia sido amonestado, como si se dijese para él lo que se leia: "Ve, vende todo cuanto tiene
dalo a los pobres, y tendras un tesoro en los cielos; y ven y sigueme" (Mt 19, 31); y con este oraculo, luego
convirtié a Vos. Asi que volvi a toda prisa al lugar donde estaba sentado Alipio, pues alli habia puesto el
cbdice del Apostol al levantarme de alli; lo arrebaté, lo abri y lei en silencio el primer capitulo que se me
vino a los ojos: 'No en comilonas ni embriagueces; no en fornicaciones y deshonestidades; no en rivalidad \
envidia; sino vestios de nuestro Sefior Jesucristo, y no hagais caso de la carne para satisfacer sus
concupiscencias' (Rom 13, 13-14). No quise leer mas, ni fue menester; pues apenas leida esta sentencia,
como si una luz de seguridad se hubiera difundido en mi corazén. todas las tinieblas de la duda se
desvanecieron" (San Agustin, "Confesiones", VIII, 12).



Las cinco vias

La reflexién metafisica sobre el conocimiento de Dios, en cuanto fundamento o causa primera de los seres
finitos, va de lo conocido a lo desconocido, de lo sensible a lo espiritual, de los efectos a la causa suprema.
Por eso se llama conocimiento derivado o a posteriori. Este modo de conocer coincide con el testimonio de
Sagrada Escritura, que hemos visto anteriormente.

El conocimiento derivado o a posteriori responde a la estructura de la inteligencia humana. El hombre cono
con facilidad las cosas sensibles y concretas, que percibe de modo inmediato: esta piedra, aquel arbol;
asimismo, el viento que arrastra esta piedra y el crecimiento de aquel arbol. A partir de este conocimiento
inmediato, la inteligencia del hombre es capaz de abstraer mentalmente las esencias de esas cosas sensib
los conceptos de piedra, arbol, movimiento, vida, etc., y adquirir un nuevo conocimiento de valor universal.

Fundamentandose en este conocimiento derivado, Santo Tomas de Aquino sistematizé las clasicas "cinco
vias" para demostrar la existencia de Dios. Estas pruebas constituyen la demostracion mas sencilla, a la ve
que profunda, de la existencia divina y han alcanzado gran prestigio. No haremos referencia a las otras
pruebas filosoficas.

La estructura de cada una de las cinco vias es la siguiente (cfr « Suma Teol.», 1, g2, a3):

1) Punto de partida: consiste en consignar un hecho de experiencia cierto: la existencia del movimiento, la
subordinacién de las causas eficientes, la contingencia de los seres sensibles, los diversos grados de
perfeccién que hay en los seres y la ordenacién de los mismos a un fin.

2) Primer grado de la via: consiste en demostrar que los hechos consignados son necesariamente efectos;
decir, algo causado. Asegurado el caracter de efecto, la razon se eleva a demostrar la existencia de una ca
en virtud del principio de causalidad.

3) Segundo grado de la via: consiste en la afirmacion de que en una subordinacion de causas del ser no se
puede dar un proceso al infinito, sino que es absolutamente necesario llegar a una primera causa, de la cuz
dependen todas las demas. Pensar en una serie infinita de causas, lo Unico que hace es aplazar indefinidal
el problema, pero no buscar su solucién; viene a ser como prolongar el cauce del rio, pero no llegar nunca
fuente. Si la fuente no existe, no se da el agua del rio.

4) Término final de la via: esa causa primera es lo que nosotros denominamos Dios. Luego Dios existe.



a) Primera via: Se funda en el movimiento

1) Es innegable, y consta a nuestros sentidos, que hay cosas que se mueven, es decir, que cambian. No se
s6lo del movimiento en sentido fisico (locomocién), sino en sentido metafisico, es decir, como paso de la
potencia al acto (cambios de una condicidon a otra, de un ser a otro, etcétera).

2) Pues bien, todo lo que se mueve, cambia, muda o transforma es movido por otro, ya que nada se mueve
mas que cuando esta en potencia respecto a aquello para lo que se mueve. En cambio, mover requiere est
acto, ya que mover no es otra cosa que hacer pasar algo de la potencia al acto, y esto no puede hacerlo m;
gue lo que esta en acto. Por ejemplo, el fuego hace que un lefio —que esté caliente s6lo en potencia— pase
estar caliente en acto. Pero no es posible que una misma cosa esté, a la vez, en potencia y en acto respect
mismo, sino en orden a cosas diversas. Es imposible que una misma cosa sea, por lo mismo y de la misma
manera, motor y mévil, como también lo es que se mueva a si misma. Por consiguiente, todo lo que se mue
es movido por otro.

3) Pero, si lo que mueve a otro es, a su vez, movido, es necesario que lo mueva un tercero, y a éste otro.
no se puede seguir indefinidamente, porque asi no habria un primer motor, y, por consiguiente, no habria
motor alguno, pues los motores intermedios no mueven mas que en virtud del movimiento que reciben del
primero, lo mismo que un bastén nada mueve si no lo impulsa la mano.

Por consiguiente, es necesario llegar a un primer motor que no sea movido por nadie.

4) Este primer motor que no es movido por nadie es el que todos entienden por Dios. Luego Dios existe.

b) Segunda via: Se basa en la causalidad eficiente

1) Nos consta por experiencia que hay en el mundo sensible un orden determinado entre las causas eficien
pues estan subordinadas esencialmente entre si para la produccién de un efecto comun.

2) Pero no se da, ni es tampoco posible, gue una cosa sea causa de si misma, ni en el orden del ser ni en e
la operacion, pues en tal caso habria de ser anterior a si misma, y esto es impaosible.

3) Ahora bien: esa serie de causas eficientes, subordinadas esencialmente entre si, no se puede prolongar
indefinidamente, porque siempre que hay causas eficientes subordinadas, la primera es causa de la interm
y ésta causa de la ultima. Cada una de estas causas actla por influjo de las causas que la preceden. Y asi
tenemos que, suprimida una causa se suprime su efecto. Por consiguiente, si no existiese una causa prime
tampoco existiria la intermedia, ni la Ultima. Si, pues, se prolongase indefinidamente la serie de causas
eficientes, no habria causa eficiente primera y, por tanto, no habria efecto ultimo, ni causa eficiente
intermedia, cosa falsa a todas luces.



Por consiguiente, es necesario que exista una causa eficiente primera.

4) Esta causa eficiente primera, que no es causada por ninguna otra, a la que estan subordinadas todas las
demas causas; es decir, esta causa eficiente incausada es llamada por todos Dios. Luego Dios existe.

c) Tercera via: Se fundamenta en la contingencia de los seres

1) Es evidente que hallamos en la naturaleza seres que pueden existir o no existir, pues vemos seres que
vienen a la existencia por generaciéon y seres que se destruyen por corrupcion; es decir, seres que no tiene
si mismos la razdn de su existencia, sino que estan condicionados por otros seres, y, por tanto, hay posibili
de que existan y de que no existan. Estos seres reciben el nombre de seres contingentes.

2) Ahora bien: es imposible que los seres contingentes hayan existido siempre, ya que lo que tiene la
posibilidad de no ser, hubo un tiempo en que no fue. Es decir, los seres contingentes, que tienen la posibilic
de existir y de no existir, reciben la existencia, no por si mismos, sino por otro ser que ya existe. Asi, pues,
seres contingentes son, por esencia, efecto, seres que piden causa, seres que alguna vez han comenzado
existir causados por otro.

Pero, como ya se demostré antes (segunda via), es imposible y absurdo que haya una serie infinita de sere
contingentes, es decir, de causas subordinadas, ya que es imposible que sélo existan efectos.

Por consiguiente, los seres contingentes exigen la existencia de un ser que no haya comenzado a existir; u
no causado, que exista por si mismo; un ser que ha existido siempre. A este ser se le llama ser necesario.

3) Pero el ser necesario, o tiene la existencia por si mismo, o la ha recibido de otro ser necesario superior. |
esta segunda hipétesis, si el ser necesario ha recibido su existencia de otro ser necesario superior, es impc
aceptar una serie indefinida de seres necesarios. Es forzoso, por tanto, admitir la existencia de un ser nece
gue exista por si mismo y que no tenga fuera de si la causa de su necesidad, sino que sea causa de los de
seres.

4) A este ser necesario, que no tiene la existencia recibida de otro, sino que existe por si mismo, en virtud c
Su propia haturaleza, es al que todos llaman Dios. Luego Dios existe.

d) Cuarta via: Considera los grados de perfeccion que hay en los seres

1) Vemos en los seres que unos son mas o menos buenos, mas o menos verdaderos y nobles que otros; y
mismo ocurre con las diversas cualidades. Asi, por ejemplo, nadie duda que el hombre es mas perfecto que
animal; el animal, mas perfecto que el vegetal; y éste mas perfecto que el mineral. Lo propio se ha de decir
la bondad, de la verdad, de la nobleza y de otras perfecciones semejantes, las cuales estan realizadas en t
los seres segun una diversidad de grados, en virtud de la cual unos seres son mas perfectos que otros.

2) Pero la diversidad de grados que se da en esas perfecciones, es decir, las cosas mas o menos buenas,
menos verdaderas, mas 0 menos bellas, etc., suponen la existencia de lo maximo; estan reclamando un se
Optimo, verdaderisimo, bellisimo, etc. En otras palabras, esos grados dc perfeccién son algo causado por o
el cual, si posee esas perfecciones en grado limitado, las tendrd, a su vez, causadas por otro.

3) Pero como es imposible admitir una serie infinita de causas limitadas, causadas, en este proceso de
ascension, llegamos a una primera causa en donde todas esas perfecciones se encuentran en grado sumo



toda su plenitud. Por lo tanto, ha de existir algo que sea verisimo, nobilisirno, bellisimo y éptimo, y por ello
ente o ser supremo, pues lo que es verdad maxima es maxima entidad.

Ahora bien: quien tiene una perfeccién pura en grado maximo, o por esencia, es causa de esta perfeccion e
todos aquellos que la poseen en grado inferior, o por pparticipacion. Ademas, no puede ser mas que un Uni
ser, una Unica perfeccion subsistente en si misma, una Unica perfeccion en toda su plenitud y totalidad.

4) Por consiguiente, existe algo que es para todas las cosas causa de su ser, de su bondad, de su belleza
todas sus perfecciones, porque se trata del Ser sumo, de la Verdad suma, de la suma Bondad; y a este ser
lo llamamos Dios. Luego Dios existe.

e) Quinta via: Se toma del gobierno del mundo

1) Vemos gue cosas que carecen de conocimiento, como los cuerpos naturales, obran por un fin, como se
comprueba observando que siempre, o casi siempre, obran de la misma manera para conseguir o que ma:
conviene, es decir, su plena evolucién y desarrollo, o la conservacion de su especie, o0 el orden dinamico de
€cosmos, etc., por lo que se comprende que no van a su fin obrando al azar, sin rumbo ni orientacién, sino
intencionadamente.

2) Ahora bien: los seres que carecen de conocimiento no pueden tender a sus respectivos fines si no los di
un ser inteligente que conozca dicho fin, a la manera como el arquero dirige la flecha.

3) Esta inteligencia ordenadora no puede estar ordenada por una serie indefinida de inteligencias, sino que
preciso llegar a un ser inteligente supremo, que consiste en su mismo acto de entender, un entender infinitc
subsistente y Unico; es decir, que es el origen y el fundamento de todas las demas inteligencias que conoce
dirigen las cosas carentes de conocimiento a sus propios fines.

4) Luego existe un Ser inteligente supremo que dirige todas las cosas naturales a sus respectivos fines, y a
Ser lo llamamos Dios. Luego Dios existe.

El Pensamiento del Padre Ismael Quiles, S.J.

(Buenos Aires, Ediciones Universidad del Salvador, 1998) del doctor Ricardo Marin Ibafiez, catedratico de |
Universidad Nacional de Educacion a Distancia de Espafia y Doctor Honoris Causa de la Universidad del
Salvador.

FILOSOFIA Y RELIGION-.

Publicada por la Editorial Depalma en 1985, recoge dos estudios: Filosofia de la religién y Filosofia del
cristianismo.

Como una necesidad personal el tema del fundamento filoséfico de la religién y del sentido humano de éste

10



ha sido siempre para nosotros preocupacion permanente y central. De hecho en todas nuestras obras, el te
vuelve a aflorar explicito o implicito. (p. VII)

El prélogo es revelador de un tema capital para Quiles: la intuicidon o captacion inmediata de Dios. Esta
cuestion ha sido ampliamente debatida a lo largo de la historia. EI mismo recoge las objeciones, pero es
interesante leer estas paginas para conocer su posiciéon en un tema clave en su filosofia y posiblemente de
gue ha recibido mayor critica.

En los escritos anteriores a 1948 (y tal es el caso de Filosofia de la religién, aunque publicado en 1949)
tuvimos ya ciertamente una gran inclinacién hacia el valor de la experiencia religiosa, como "captacion
inmediata” de la presencia de Dios.

Dicha "captacion inmediata" se llama también "intuicién", en cuanto este término se refiere a una percepcio
directa o presencial del objeto, suficiente para distinguirlo en si mismo, aunque no sea con la total claridad
la llamada "visién o intuicion beatifica" del alma en el cielo, segln la teologia.

Pero sefalabamos siempre dos restricciones:

Primera, que tal percepcién inmediata no parecia suficientemente clara como para distinguir a Dios como tz
es decir sus dos caracteres esenciales: Ser Absoluto y Personal.

Segunda, que los casos que aparecen de presencia directa de Dios al alma, aun admitiendo tal caracter (cc
seria el caso de Plotino, San Agustin, y otros), se trataba de una "especial actuacién" de Dios, que no seria
"normal" en la experiencia religiosa comun a todos los hombres.

Ambas reservas las haciamos debido a la fuerza que tenia para nosotros la doctrina predominante (aunque
exclusiva) de la filosofia escolastica, segun la cual el hombre sélo podia llegar a conocer con seguridad a C
por una "demostracion racional”. es decir, "discursiva". (p. IX-X)

En la segunda edicion de La persona humana (1952), matiza su pensamiento asi como, en Mas alla del
existencialismo. Filosofia in—sistencial (1958). El estudio de las filosofias y religiones orientales no
determind ninglin cambio, por el contrario asegura que gracias a esta concepcion le fue muy facil el didlogo
con los maestros orientales. Confiesa pues que ha revisado y mitigado su posicién ante Max Scheler y el p:
Juan Llombias con quien mantuvo una disensién inicial, y que después rectificaria.

Hay un cambio de su posicidn inicial escolastica, en la que para alcanzar a Dios habia que recurrir siempre
una demostracién racional. Posteriormente ha reconocido el valor de la experiencia humana y de ella se sir
sin negar el valor de la demostracién racional.

Filosofia de la religion.

Quiles declara su estilo:

La redaccién sencilla y facil que desde el primer momento hemos ido dando a nuestra exposicion,
conservando la precisién y sinceridad cientificas. (p. VI)

Y lo utiliza constante, ejemplarmente, en todas sus obras, cualquiera que sea el tema que trate.
Definicion y método.

Su posicion de filésofo queda bien delimitada desde el comienzo de la obra.

11



La nocién precisa de filosofia de la religién nos la dan las dos palabras que la designan: El estudio filoséfice
de la religién. Quien dice filosofia, dice investigacion de los ultimos fundamentos, de la esencia y de las ley:
intimas de la religion, que escapan a los métodos de las ciencias positivas o0 experimentales. Asimismo dice
un estudio racional, es decir. en el que la inteligencia humana actida libremente o independientemente de la
autoridad divina. El filésofo debe intuir, raciocinar, describir, fundamentar guiandose por lo que él mismo
puede comprobar, y no por el testimonio de una autoridad, asi sea la de una Iglesia o la de una Revelacion
divina. Esta actitud es esencial en la filosofia de la religién para que no se convierta en teologia o en una
simple apologética." (p. 11)

Su método es exclusivamente racional:

Lo que hemos indicado nos da la pauta del método que debe seguir la filosofia de la religién. Método
racional, en cuanto gque son las facultades cognoscitivas naturales del hombre las Unicas que entran en juel
para discernir el objeto de su estudio. Todo método que es valido para la filosofia puede aplicarse
proporcionalmente al estudio de la religién y debe por lo tanto utilizarlo la filosofia de la religion.

"El camino que deberia recorrer la filosofia de la religién es a grandes rasgos el siguiente:

a) En primer lugar necesita delimitar y sefialar cuidadosamente la esencia de lo religioso. En este paso inici
es aplicable el método fenomenoldgico, y lo han hecho con acierto en muchos puntos, modernos filésofos
como Otto y Scheler.

b) Sobre las conclusiones de la fenomenologia, debemos luego construir las teorias. Para ello ordenaremo:
previamente los problemas, y examinaremos luego las diversas teorias sobre la religion que modernamente
han tenido mayor resonancia.

c¢) Finalmente, después de una valoracién de las teorias, haremos, por nuestra parte el estudio directo de Ic
problemas, recogiendo las experiencias de los demas. (p. 16-17)

Andlisis fenomenoldgico del hecho religioso.

Quiles recurre a Max Scheler, especialmente en De lo eterno en el hombre, quien no da una demostracion
una "mostracién”, una lectura directa de las experiencias tal y como son vividas. Se trata de algo especifico
el hecho religioso. Hay una diferencia esencial entre el santo, el politico y el sabio. No se puede confundir €
éxtasis de Francisco de Asis, o Teresa de Jesus, con un plan de batalla trazado por Napoleén o el
descubrimiento de la ley de la gravedad por Newton. Hecho que se registra en toda la historia de la
humanidad, de ahi que se haya dicho que el hombre es un animal religioso. Desde el culto de Osiris en Egi
o0 el Cédigo de Hammurabi en la Antigua Babilonia o en Grecia y Roma antes del cristianismo, por todas
partes aparece la huella, el impacto de lo divino en todos los avatares de la humanidad.

La experiencia de nuestra insuficiencia radical, de nuestra contingencia, nos empuja a buscar un fundamen
gue dé razén de nuestra propia existencia. El hombre se siente perdido frente a la nada, el no ser. Vive el
peligro de su existencia, de ahi la necesidad de recurrir a un ser superior, absoluto, que tenga razon de ser
mismo y no esté afectado por la precariedad esencial que comprobamos en las criaturas, en nosotros y en
gue nos circunda. Este ser divino es el objeto de la experiencia religiosa. Es, como dice Scheler, un ente
absoluto, esta absolutamente por encima de todo otro ente y el hombre es absolutamente dependiente de ¢
como todo los demas. El hombre en su precariedad siente el deseo de salvacion, de busqueda de alguien ¢
guien acogerse, de un ser absoluto, en términos metafisicos el "ens a se".

Otra de las cualidades que descubrimos en ese ente es el poder. Es superior al hombre, es omnipotente.

Ademas se nos revela como santo, como tal ha sido objeto de veneracién a lo largo de la historia. Es justo,
culpas deben ser castigadas por Dios, porque es el defensor de la justicia y da a cada uno lo suyo. Tambiél

12



nos presenta como algo misterioso, algo que esta mas alla del hombre, que le trasciende.

Max Scheler ha sefialado que los actos religiosos constituyen una esfera propia, especifica. No pueden ser
comprendidos ni derivados de otros, tienen sus leyes autébnomas y su legalidad no es ética ni psicoldgica. S
intencion es trascendente al mundo, se dirige a lo divino, no se llena con ningun otra realidad. Como dice S
Agustin "inquieto esta nuestro corazén hasta que descansa en Ti" y no puede ser sustituido por ningln otrc
bien finito. Todo hombre es esencialmente religioso. Todo espiritu finito cree en Dios 0 en un idolo.

Ese idolo puede variar, puede ser el Estado, el saber, el arte, la mujer, el dinero, etc. Pero todo hombre cre
un bien que es el objeto de su Fe. Se identifica hasta cierto punto con él, y es y vive y se valora a si mismo
tanto que es y vale el objeto de su Fe. No puede elegir entre tener 0 no tener ese bien. Solo puede elegir el
tener como tal a un objeto adecuado (Dios) o uno inadecuado (idolo). (p. 29)

El agnosticismo es una autoilusion, el agnéstico o el pretendido ateo son creyentes de la nada, ponen en Iu
de Dios su contrario. Colocan errbneamente para una tendencia a lo absoluto un objeto relativo, que
|6gicamente jamas puede colmarla.

La descripcién anterior ha sido tomada fundamentalmente de Max Scheler y del filésofo también aleman
Rudolf Otto. Una vez establecida esa fenomenologia, esa mera descripcidén de lo que acontece con el hech
religioso, admite un triple enfoque histérico, psicolégico y ontoldgico o filosofico.

Enfoque histérico.

Sobre el origen historico de la religion ha habido mdltiples teorias. Algunas afirman que se comienza por el
politeismo y se termina en el monoteismo, asi Hume, (Natural History of Religion, 1755). Spencer sostiene
gue la religién tuvo su origen en el culto a los difuntos (The Principles of Sociology, 1876-1882), teoria que
rechazan muchos etnélogos.

La teoria del animismo de Burnett Tailor afirma que el primer periodo religioso del hombre es el animismo.
El alma persevera después de la muerte, transmigra de un cuerpo a otro, de ahi el culto a los muertos e inc
la animacién de cosa inanimadas como la lluvia o el fuego. De este politeismo imperfecto surge la idea de (
Dios supremo.

A esta teoria se opusieron Andrew Lange y otros, puesto que los hechos contradecian este politeismo
animistico primitivo. Segun Lange, en todos los pueblos primitivos, aparece un Dios supremo, padre,
legislador, del que provienen todas las criaturas. Y esto lo encontramos en los australianos, los adamanens
de Malaca, los hotentotes, los indios de América y en las culturas mas primitivas.

Lévy Brihl, en sus estudios sobre la mentalidad primitiva, habla del estadio mistico y preldgico, de la
supervivencia de las almas y de la transmigracién. Pero W. Schmidt ha demostrado con esos mismos hech
manejados por Lévy Briihl, que estos primitivos, tenian fe en un ser supremo.

Durkheim dice que la religiéon es un hecho social. El contacto con los demas despierta la sensacion de lo
sagrado: asi el entusiasmo comun en las danzas y los juegos colectivos. Esta experiencia social unifica los
individuos, enciende los animos en las asambleas. Es la fuerza colectiva y anénima del clan. El emblema
totémico es como el cuerpo visible de Dios. Surgen las ideas del alma, de inmortalidad, de los espiritus y de
Dios. Pero las investigaciones de la etnologia no abonan la teoria de Durkheim. Mas bien se trata del
monoteismo mas o menos rudimentario. Es la idea fundamental recogida por Schmidt, en los pigmeos de
Africa Central, los Semang en Malaca, los negritos en Filipinas, los australianos y otros de Asia y de Améric
En las Islas Filipinas, Dios es el "numen" supremo, a quien se le designa como trueno o como padre nuestr
gue habita en el cielo. A veces se le dan formas antropomoérficas, pero en cualquier caso existié antes de tc
las cosas. Tiene potestad sobre las cosas y los hombres, es justo y dicta la ley moral.

13



Los psicAlogos han hecho un planeamiento desde la propia experiencia religiosa, como Williams James en
obra Las variedades de la experiencia religiosa. Se trata de una experiencia original que es anterior a la
teologia y a la iglesias. James asegura que la religiosa es distinta de los otros tipos de experiencias y para
entenderla a fondo hay que vivirla, leerla en aquellos hombres que la han sentido mas intensamente. La
distingue también de los actos morales. El objeto de la experiencia religiosa es lo divino, aunque a veces e
deidad tenga rasgos que no le competen propiamente, en todo caso el individuo se siente obligado a respo
ante ella de un modo solemne.

James tiene aciertos indudables, pero se ha detenido en lo psicolégico. El problema reside en el objeto que
corresponde a esa experiencia. Hay que contestar a las preguntas de por qué el hombre tiene esas experie
cual es el valor objetivo de las mismas y si se puede distinguir entre la auténtica, la genuina manifestacion
religiosa, de otras que no lo sean.

Bergson, en Las dos fuentes de la religion y de la moral, distingue la religion "estatica", la primitiva, la socia
aguella que permite identificar un grupo que tiene sus propios dioses, sus propios ritos; de la religion
"dinamica", que se vuelve al interior, se espiritualiza, se hace personal. El misticismo es el punto clave de I
evolucion de "l'elan vital", del impulso vital que aparece en el Oriente, se da en los profetas de Israel y
finalmente en el cristianismo. La cumbre de la evolucién se encuentra en el misticismo. En él, la personalid:
se deja penetrar por Dios como el hierro por el fuego, que lo pone al rojo. El misticismo cristiano llega a la
perfeccion porque ha sabido conjugar la contemplacién y la accién.

Es patente la simpatia, la admiracion de Bergson por los misticos cristianos. El era judio pero habia estudiz
a San Pablo, Santa Teresa, Santa Catalina de Siena, San Francisco de Asis. Todos manifiestan una gran s
intelectual, un gusto por la accion. Conjugan la firmeza y la flexibilidad con la serenidad y el equilibrio.

Max Scheler es mas explicito al hablar del caracter personal de Dios. Interpreta los datos etnolégicos como
creencia en un Dios supremo antes de que se profesaran religiones animistas o politeistas.

Scheler en su obra Lo eterno en el hombre estudia el hecho religioso y es el que mas se ha acercado al
pensamiento catdlico, si bien en El puesto del hombre en el cosmos se aproxima al panteismo. En cualquie
caso pretende mantener separados la religion y la metafisica. Cada una tiene sus propios fundamentos, el
objeto metafisico es el mismo, es lo Absoluto es el "ens a se", es Dios, pero a El acceden por vias diferente
Afirma una radical independencia entre una y otra, quiza excesiva.

En la Fenomenologia del acto y el objeto religioso descubre las determinaciones o atributos de Dios como:
"ens a se", infinitud, omniactividad y santidad. Es Unico, es simplicisimo, es eterno, esta en todas partes, pc
lo tanto, puede actuar en cualquier punto del espacio, es inmenso y omnipresente.

En los filésofos catélicos, podriamos distinguir la corriente agustiniana y la tomista. En la agustiniana aparte
del raciocinio, se cuenta con una percepcion inmediata de la presencia de Dios. La corriente aristotélico
tomista y concretamente Santo Tomas de Aquino, se inclina mas bien por una deduccion racional. No se tr
de una percepcion inmediata de Dios, que con frecuencia pone en duda, 0 al menos, no es una proposicior
segura. Tampoco acepta una iluminacién especial al modo de San Agustin. Este influye en las escuelas
misticas de Chartres y de San Victor en el siglo Xll, San Buenaventura, la escuela franciscana y el propio
cardenal Newman, que se inscribe mas bien en una linea intuicionista.

De entre los filésofos catélicos actuales destaca Blondel, que no acepta la separacion radical entre filosofia
cristianismo, pues por sus objetos y por sus consecuencias se interpenetran. Tampoco le entusiasma la ide
los razonamientos abstractos, prefiere analizar nuestra experiencia, accion y comportamiento, para descub
nuestra deficiencia ontoldgica; la necesidad de que exista aquello que nos explica y que demanda nuestra
naturaleza, lo absoluto, lo infinito, en una palabra Dios. Incluso establece un parentesco estrecho, no ya sol
con la religién natural, sino también con la sobrenatural, con la verdad revelada, pues la religion es una

14



prolongacion de la filosofia.
Enfoque filosofico.

Quiles para investigar directamente la filosofia de la religién, comienza por hacer una declaracién sobre el
método que va a emplear (p. 66), sin olvidar I6gicamente la historia, es decir, los que le han precedido en e
misma tarea.

En el enfoque puramente filosofico, la tarea inicial es la de delimitar los problemas fundamentales. Hay una
distincion clave entre religion natural, que es la que tienen muchos pueblos de un modo espontaneo, y la
religion sobrenatural, la que recurre a textos revelados directamente por Dios, que invocan su autoridad. Er
unay en otra desde el punto de vista de la filosofia de la religién, el método sera exclusiva y rigurosamente
filosofico.

En todo este camino nos mantenemos en el plano puramente natural y manejamos objetos y problemas de
indole estrictamente filosdfica. Pero ademas de la religion natural, se presenta ante el filésofo un tipo de
religion o de religiones que se llaman sobrenaturales. Esta modalidad de religién presenta especiales
dificultades al filésofo, precisamente por su caracter sobrenatural y suprafiloséfico. Pero el hombre es un se
racional y debe filosofar, por consiguiente, sobre todos los objetos que se ofrecen a su inteligencia, y por lo
tanto, también lo sobrenatural es objeto del estudio del fil6sofo. Sera, pues, obligacidon nuestra examinar de
el punto de vista filosofico, y hasta donde sea posible a los métodos de la filosofia, el valor, la posibilidad, I
autenticidad y el alcance que pueda tener para el hombre una religiéon sobrenatural. (p. 67-68)

Estudiaremos de una manera especial los fendbmenos misticos, aquellos que alcanzan en la religion un car:
cimero. Se trata de la manifestacion mas intensa y culminante de la religion.

La filosofia de la religion natural es aquella que estudia al hombre en virtud de sus propias fuerzas naturale
Se enfrenta con varios problemas. En primer lugar la existencia de la divinidad, primer paso para poder hak
de la posibilidad de la religion. Habra que conocer no sélo su existencia, sino su esencia, de alguna maner:
finalmente las relaciones entre Dios y el hombre, que explican la veneracion, el culto y la obediencia.

El primer paso es recurrir a una fundamentacién estrictamente filoséfica para estudiar el problema de la
divinidad. Si no existe Dios, si no existe el objeto de la religion, esta no tiene justificacién ni fundamento
alguno. Aqui ya no estamos descubriendo psicoldgica o sociolégicamente un hecho sino analizando hasta
Gltimas consecuencias el hecho mismo, es decir, buscando sus razones definitivas. Como siempre repite:

Debemos proceder con método estrictamente racional y objetivo, pues solamente asi cumpliremos con nue
mision. (p. 70)

Quiles dedica un apartado a lo que designa como fundamento remoto de la filosofia de la religion. Frente al
escepticismo, idealismo o subjetivismo sostiene un realismo no ingenuo sino critico. Al captar nuestro yo
personal estamos en contacto con el ser, con la realidad, en este caso la nuestra. También defiende los
principios de identidad, no contradiccion, razén suficiente, causalidad y finalidad dentro de un realismo criti
moderado.

Entre las escuelas que han intentado demostrar por una via inadecuada la existencia de Dios y que Quiles
siguiendo a la mayor parte de los fildsofos escolasticos rechaza, estan:

El "tradicionalismo”, defendido por D. Bonnald, Lamennais y Bonnety, pues afirman que hemos recibido la
idea de Dios por una revelacién primitiva que se ha ido transmitiendo por tradicién. Lo cual puede ser un
hecho pero aqui se trata de ver nuestra capacidad para demostrarlo de un modo racional. También se opor
"ontologismo" defendido por Rosmini, que confunde el concepto abstracto de ser con la idea de Dios y del

15



mismo modo que en el ser lo vemos todo y todo se reduce a ser; pretende que todo lo veamos en la idea d
Dios.

Se opone al "modernismo religioso" que recurre a un sentimiento ciego para ascender a Dios. No es soster
la afirmacion de Kant, que Dios es un postulado impuesto por la necesidad practica de orden moral, para
fundamentarlo. La cuestidn es si existen razones y evidencias objetivas, no una mera necesidad practica.

Las vias para acceder a Dios.

De las vias validas para alcanzar a Dios recoge las sostenidas por la escolastica clasica y numerosos fildsc
de todas las corriente y épocas. Afiade lo que designa como la via intuicionista que es su parte mas person
original, y en la que nos detendremos.

También creemos que es de suma importancia tener a la vista, al estudiar esta doble tendencia del hombre
acercarse a la divinidad, que en realidad ninguna de ellas es simplemente pura o exclusiva. Entre las prueb
racionales que suelen darse de la existencia de Dios figura, por ejemplo, la prueba llamada de los grados y
de orden psicoldgico, en donde hay elementos intuitivos y por asi decirlo existenciales para probar la
existencia de Dios. En cambio, la escuela intuicionista, aun cuando insiste en cierta percepciéon inmediata d
la divinidad, recurre en una forma mas o menos explicita a alguna deduccién o raciocinio con que fortifica s
experiencia de Dios o la iluminacién inmediata de la inteligencia por Dios. Creemos que es importante tenel
esto a la vista para poder juzgar del valor de cada una estas escuelas. Tal vez lo caracteristico, en concretc
lo mas exacto, seria decir que ambas utilizan esencialmente los mismos elementos, pero una insiste, acent
se apoya principalmente en el elemento racional, deductivo, tedrico, y la otra en el elemento experimental,
intuitivo y-afectivo. (p. 83)

Al tratar de las demostraciones de la existencia de Dios en la filosofia, comienza por las famosas cinco vias
gue expuso Santo Tomas de Aquino en la Suma Teoldgica, parte |, capitulo 2, articulo 3, y que la mayor pa
de los escolasticos han seguido. Tienen de comudn, que se basan en el principio de causalidad, heredado d
filosofia aristotélica. Es interesante el juicio global que formula.

Demostracion escolastica de la existencia de Dios.

Las cinco vias. — Entre los argumentos escolasticos para probar la existencia de Dios son célebres las
llamadas "cinco vias" o cinco maneras de demostracién que Santo Tomas de Aquino ordend en la Suma
Teolbgica (Parte |, c. 22, a. 3). En ellas estan contenidas las principales formas que los escolasticos han da
sus argumentos sobre la existencia de Dios. Todas ellas presuponen el valor objetivo del principio de
causalidad. Pero ademas entran en juego otros principios escolasticos clasicos, heredados de la filosofia
aristotélica.

Cualquiera que sea el juicio que sobre estos argumentos se formule, es lo cierto que su estructura y su mét
son uno de los intentos y de las realizaciones mas serias de la filosofia para resolver este magno problema
la existencia de Dios. Mas alin, creemos que en su conjunto establecen el verdadero punto de enlace de
nuestra inteligencia y razén con la divinidad, en el orden especulativo, orden del que nunca puede prescind
tratAndose de seres intelectuales y racionales. Debemos acercarnos a Dios con aquellos medios de locomc
propios de nuestra naturaleza, y-no podemos despojarnos de nuestra naturaleza esencialmente intelectual
discursiva. (p. 84)

La primera prueba se basa en el movimiento, pero como el "movimiento" es un paso de la potencia al acto
para esto se necesita ya un ser en acto, todo movimiento o todo lo que se mueve, se mueve por otro y esto
lleva al motor inmdvil, fuente de todo movimiento, de todo dinamismo, que encuentra la justificacion en si
MisSmMo y No en una causa anterior.

16



La segunda es la de la "causa eficiente”, unas cosas producen a otras, pero ninguna puede ser causa eficie
de si misma, ni se puede llegar al infinito en esta regresién de causas segundas, lo que nos lleva a demanc
por ultimo a Dios.

La tercera es la de lo "posible y lo necesario”, de la existencia de cosas que pueden sery no ser. Todo lo g
no existe necesariamente necesita otro ser que le dé la existencia. El ser posible sélo lo es por el ser neces
gue tiene en si mismo la razén de su existencia y que es causa de los seres contingentes.

La cuarta prueba estd tomada de los "grados de perfeccion" de los seres que son mas 0 menos buenos,
verdaderos o nobles, y que se aproximan mas o menos a lo perfecto y en definitiva demandan la causa ulti
y fuente de todas las perfecciones.

La quinta es la prueba del "orden" que se fundamenta en el principio de finalidad, pues vemos que todos lo:
seres cumplen una finalidad aunque no la conozcan, como nuestro estbmago que es una perfecta maquina
digerir, el ojo de ver o el sistema nervioso de transmitir y elaborar las impresiones, pero si los seres se
comportan como de un modo inteligente para cumplir sus fines, y carecen de conocimiento, demandan la
existencia de un ente que haya impreso en su dinamismo alcanzar el fin correspondiente.

Quiles, presenta un solo argumento, que designa como el esquema de la prueba racional de la existencia d
Dios. Existen seres contingentes, es decir, que no siempre han existido, comenzaron en un tiempo
determinado y por lo tanto no existen necesariamente. Debemos buscar algo que justifique su existencia, le
razon suficiente que esta fuera de ellos, en un ser necesario. Es in(til recurrir a una cadena de causas
contingentes pretendidamente infinita, que no tiene razén de ser. La ciencia actualmente ha demostrado la
temporalidad del mundo. El Bang inicial del que surgié todo, demanda un ser necesario que diera existenci
este mundo contingente, un ser absoluto que exista por si mismo necesariamente o nunca habria habido n:

Quiles se detiene en lo que designa como pruebas intuicionistas de la existencia de Dios. Distingue dos tipc
de temperamentos, unos mas intelectuales a quienes las demostraciones racionales le son mas convincent
tienen una mayor disposicion a aceptarlas, mientras que otros mas intuitivos y hasta afectivos, prefieren las
pruebas de tipo experiencial, aquello que implica la percepcién inmediata.

Veamos algunos de estos grandes autores. Segun San Agustin, en toda verdad, que tiene un caracter
inmutable, percibimos, intuimos, la verdad en toda su generalidad, Dios mismo. Hay una verdad universal
rigurosa como un bien absoluto, gracias al cual tenemos una intuicién de lo divino, pero no confunde las
verdaderas particulares con la verdad suprema.

Max Scheler, también parte de una percepcion inmediata de lo divino, particularmente en los actos religiosc
Los argumentos racionales para Scheler son validos, pero Dios como objeto de la religion, se capta en los
actos religiosos. "El objeto de los actos religiosos es al mismo tiempo la causa de su existencia" (De lo eter
en el hombre, p. 547). Para Scheler es imposible derivar de otra cosa que de Dios, la disposicién religiosa c
hombre. (De lo eterno en el hombre, p. 553).

Quiles destina un apartado a un tema que le es caro, la posibilidad de una percepcion inmediata de Dios, s
vision o intuicién y se pregunta si esto es posible o si hay que alcanzarlo tras una inferencia. Tomemos sus
propias palabras porque es un punto en el que ha insistido y en el que ha recibido algunas criticas.

Tratdndose de una captacion inmediata de lo divino como fenbmeno, no creemos que ofrezca mayor
dificultad, en cuanto en un acto religioso (y creemos también que en general en todas nuestras emociones
profundas) tenemos una percepciéon de algo absoluto, misterioso, con caracteres de lo divino. Pero, ¢ es es
realidad existente o s6lo un simple fenémeno, algo que a nosotros se nos da como apariencia o como reali
A nosotros nos parece que aun la misma percepcioén de lo divino como verdadera y distintamente divino, y |
lo tanto que la percepcién de Dios inmediata en el acto religioso y en todo acto consciente nuestro, no es

17



posible, ni siquiera como dado fenomenoldgicamente con anterioridad a una inferencia o prueba racional.
En otras palabras, me parece problematico, si no imposible, que el hombre haya podido tener originariamet
0 pueda tener (fuera de la revelacién positiva o de la educacién) una idea precisa de la esencia de Dios,
anteriormente a cierta inferencia, que tenga como punto de partida los objetos del mundo y el hombre misr
Anteriormente a cierta inferencia toda idea de Dios no puede ser sino confusa, indistinta, imprecisa, incapa:
de originar en nosotros la concepcién precisa de la divinidad que ahora tenemos. Concedemos, pues, que
intuicién inmediata percibimos de una manera confusa a Dios, pero nos parece del todo improbable que
mediante la sola intuicion nos hayamos formado la clara idea de Dios, inconfundible con las falsas
imitaciones de la divinidad. (p. 99-100)

En nuestros actos, sean exteriores o interiores no percibimos de una manera clara algo que tenga los rasgc
lo divino, dejando aparte la posibilidad de la experiencia mistica, pero ésta se trataria ya de un donativo
gratuito divino, no de una experiencia cotidiana. Es evidente que el hombre a veces recibe una impresion g
le conmueve, gue comprende que esta ante algo absoluto, pero necesita el momento clarificador del
pensamiento racional. Recordemos a Kant cuando dice que hay dos cosas que le impresionan y que le llev
hasta Dios y es "el cielo estrellado sobre mi cabeza y la ley moral grabada en mi corazén". Pero esa llamad
gue es como un eco que va mas alla de cualquier experiencia cotidiana, no es una manifestacion clara y
definida de la divinidad, Scheler piensa que esa llamada inicial, lleva a lo absoluto y o santo como un objet
suficientemente definido pero "nosotros creemos, en cambio, que en los datos inmediatos del mundo extert
interno no se nos da algo de esencia divina como tal... sélo por una reflexién para explicarnos esos fenéme
llegamos a un ulterior principio al que llamamos Dios." (p. 101)

Algunos escolasticos niegan esa primera llamada, esa impresiéon de lo absoluto. Creemos que Max Schelel
tenido un acierto en desvelar y revelar esa experiencia. La intuicién inmediata es insuficiente y s6lo por una
reflexiéon y demostracion llegamos al conocimiento de Dios, si bien esa inferencia es relativamente facil de
hacer. Esa percepcidn intuitiva de la divinidad, por ser oscura, es como un tacto, como una sacudida, tiene
ser ayudada por la razén pues de otra manera se presta a interpretaciones variadas e incorrectas. En la no
para la edicion de 1984 Quiles afirma:

La posibilidad y aun el hecho de una percepcién inmediata de la presencia de Dios en el alma la hemos
reconocido siempre. Pero no le dabamos el valor debido, pues sosteniamos que no era suficientemente pre
como para distinguir a Dios como tal, es decir como ser supremo, como ser absoluto y como ser personal
distinto del mundo... pero ambas obras estan escritas antes de haber realizado el analisis mas sistematico
experiencia interior, analisis que ha dado origen a nuestra filosofia in—sistencial. (p. 103)

En el apartado "El proceso concreto de nuestro conocimiento de Dios", dice: "no proponemos exclusivamer
los argumentos racionales para probar la existencia de Dios" (p. 104), pues cree que también influye en
nuestra marcha del conocimiento de Dios una inclinacién invencible del hombre a buscar el por qué, la ultin
explicacién del mundo y del hombre, el sentimiento de nuestra insuficiencia, nuestra impotencia ante la
muerte, nuestra incapacidad para satisfacer todas nuestras aspiraciones a la felicidad, el anhelo de salvaci
gue busca frente a tanta derrota un apoyo y una seguridad, la tendencia hacia lo absoluto, la responsabilide
moral, y un como tocar a Dios en el fondo del alma sintiendo su presencia, aunque de una manera confusa
Todos estos caminos convergen hacia el mismo punto de la divinidad.

Concluimos, pues, que a nuestra certeza de la existencia de Dios contribuyen practicamente no las prueba:
racionales por si solas, ni las pruebas de intuicion inmediata por si solas, ni la prueba del sentimiento y de |
tendencias por si sola, sino que todas ellas juntas determinan nuestra adhesion clara, consciente y segura
verdad de la existencia de Dios. (p. 105)

La filosofia ante la religion natural y la Revelacion.

El problema mas grave que hallamos como filésofos, ya no es el de la religion natural, que es relativamente

18



facil por las razones apuntadas, sino el de la religion sobrenatural, puesto que aqui se trata de algo que pat
incompatible con la filosofia. Lo natural y lo sobrenatural, la razén y la revelacién, parecen contraponerse.
Quiles analiza las cuatro actitudes ante este problema: el puro racionalismo filosofico, el dogmatismo
teoldgico, el deismo y el teismo.

El racionalismo filosofico quiere reducirlo todo a mera razén, a inmanentismo. Pretende que el hombre se
convierta no sélo en conocedor de todo sino en fundamento de todo y esto choca con la experiencia mas
elemental de nuestra insuficiencia ontologica radical.

El dogmatismo teolégico, en cambio niega la necesidad de la fundamentacion racional y dice que la
revelacion se basta a si misma. Las sutilidades filoséficas a poco conducen y cuando contemplamos la hist
de la filosofia parece que los mayores desatinos han encontrado en ella su expresion.

El deismo admite la existencia de un Dios personal, incluso la religion natural y el culto, pero no admite la
religion sobrenatural. Es la corriente racionalista del siglo XVIII cuyos principales representantes fueron los
enciclopedistas: Voltaire, Diderot, D" Alambert y especialmente Rosseau en el Emilio, capitulo la "Confesién
de fe del cura Saboyano" que es un exposicion del deismo. Es la religiéon sobrenatural la revelacion, los
milagros, lo que le resulta inconcebible. El se inclina por un Dios incomunicado con los hombres, un Dios
incapaz de hacer milagros y esto ya resulta menos coherente con su planeamiento.

Quiles se mantiene siempre en una actitud filoséfica.

Vamos a sequir al filésofo en su investigacion de la estructura filoséfica de una religion sobrenatural.
Notemos que el método que debemos seguir es estrictamente filoséfico, es decir, que se adopta la actitud
un filésofo, quien ignora por completo la existencia y aun la esencia misma de una religién sobrenatural, y ¢
gue se le van presentando diversas hipdtesis o momentos, que él debe juzgar con su propia razon natural
desde el punto de vista puramente filoséfico. Por lo tanto; nunca llega el filésofo a dejar de serlo, y sin
embargo, en un momento dado, el fildésofo tiene entre sus manos una religion sobrenatural. Después de
poseida la religién sobrenatural, debera el fildsofo estudiar las consecuencias que de ella proceden, y sélo
entonces vendra la actitud del "creyente”, la cual sera también filoso6fica en sus fundamentos. (p. 113)

El teismo se apoya en verdades alcanzadas por la pura razén natural, como es la existencia de un Dios
personal, el conocimiento de sus perfecciones, de su omnipotencia, de su superioridad sobre el hombre, la
dependencia del hombre de El, y la posibilidad de que manifieste verdades no asequibles directamente al
hombre. El teismo no coarta el movimiento de la razdn, sino que la ayuda. Por la falibilidad de la mente
humana, por nuestra experiencia cotidiana del error, no podemos rechazar el testimonio de Aquél que no
puede equivocarse.

La teoria de la doble verdad del averroismo (siglo XllIl) que se generaliz6 ya al final de la edad media, dice
gue algo puede ser verdadero en filosofia y falso en teologia, y viceversa. Pero esto es una pura contradicc
Los fundamentos de la fe son como el puente tendido que nos habla de la posibilidad de esa comunicacion
sobrenatural o no seria Dios aquel que hemos alcanzado por la razén natural. Cuando contamos con
argumentos creibles como acontece con el hecho del milagro, tenemos que reconocer la huella divina y la
veracidad de su testimonio. Hay una armonia fundamental entre la revelacion y la razén, entre la filosofia y
teologia.

Como apéndice de este trabajo, recoge algunos textos del Tratado de la belleza de Plotino, en donde desci
su experiencia de la percepcion inmediata de lo divino. También incluye un texto de Averroes sobre la
providencia de Dios tomado de su Compendio de metafisica, y otro de J. H. Newman (1845-1890), donde
habla de una percepcion inmediata de lo divino sin negar la validez de los argumentos racionales.

Filosofia del cristianismo.

19



Quiles esta pendiente de los problemas que le circundan, de los temas que tienen especial resonancia y so
todo los que afectan a su propia filosofia y a sus convicciones fundamentales. Por los afios cincuenta
apasionaba el tema de la posibilidad de la filosofia cristiana. Por ese motivo publica su obra Filosofia del
cristianismo.

El entiende por filosofia del cristianismo:

Descubrir los elementos filoséficos que presupone o contiene el cristianismo: el conjunto de esos elemento.
la filosofia del cristianismo. (p. 140-141)

Habitualmente se entiende por filosofia del cristianismo el sistema filoséfico que se ha ido formando bajo el
influjo de la religion cristiana, pero esta es mejor llamarla "filosofia cristiana”, nombre que ya viene desde el
siglo pasado, en el que Bonnety publicaba sus Annales de Philosophie Chrétienne.

¢Es posible una filosofia especificamente cristiana?

No es lo mismo filosofia del arte que filosofia del cristianismo pues en este segundo caso tropezamos con L
elemento que parece opuesto a la filosofia porque la base de su certidumbre esta en la Revelacién, no en ¢
esfuerzo de la razén natural. Pero nosotros nos centramos en lo que viene a llamarse "preambulos racional
de la fe". Aqui quedan a salvo, por una parte los derechos de la filosofia y por otra la esencia sobrenatural (
la religion cristiana.

Todo se reduce a que el filésofo llegue a saber que la Revelacién es una expresién de la sabiduria divina y
saber esto entra de lleno en la érbita del dominio filoséfico. (p. 142)

El dogma es superior a la filosofia, pero dada la sabiduria divina y la pequefiez humana, es filoséfico admiti
esta posibilidad. El filosofo debe antes considerar la fe como razonablemente admisible y luego aceptarla
libremente.

Como se ve la raz6n no se dobla servilmente ante la fe, sino que libre y dignamente reconoce lo que ella pc
misma debe reconocer: la superioridad de la sabiduria divina sobre la sabiduria humana. (p. 143)

En 1943, Quiles dio un ciclo de tres conferencias en los "Cursos de Cultura Catdélica" de Montevideo. Tratd
filosofia pagana y cristiana. Establecia una comparacion entre la filosofia anterior al cristianismo, como la d
Aristételes y la elaborada bajo la influencia del cristianismo como la de Santo Tomas de Aquino. A su vez I
teologia también es ayudada por la filosofia, pues la revelacion y los dogmas cristianos no deben admitirse
la debida fundamentacién racional y esto es una tarea de la filosofia.

Para enfocar el tema de la posibilidad de lo que llama la "filosofia del cristianismo" mas que la filosofia
cristiana —aunque también afirma que es una cuestién puramente nominal—-, como siempre comienza
afirmando que su tarea es la del fil6sofo.

Desde el primer momento deseamos hacer presente que vemos Yy juzgamos los problemas de una compar:
entre la filosofia en general y el cristianismo, desde un punto de vista puramente filoséfico; nuestra actitud e
filoséfica, y no teoldgica: hablamos del dogma y de la religién, del catolicismo, y de su Iglesia, y de sus
relaciones con la filosofia con enfoque racional, prescindiendo de la iluminacién de la fe y de las
consecuencias gue ella supone. (p. 148)

Consigna la triple actitud que cabe ante el cristianismo.

Pero sin duda la necesidad mas imperiosa de hallar una solucién al problema de las relaciones entre la
filosofia y el cristianismo, es una necesidad de orden subjetivo e individual. Es cada uno el que debe resolv

20



en el interior de su conciencia, si el cristianismo es 0 no es adaptable a su propia razén; es cada uno el que
debe optar por una insercién del cristianismo en su alma. Es cada uno el que debe resolverse ante esta trip
salida posible: o renunciar por completo a su razén abrazandose con el cristianismo como el ciego, idiota e
ignorante; o renunciar al cristianismo, abrazandose con la razén, como si ésta lo excluyera; o descubrir los
lazos internos que unen, intimamente a ambos, lo que equivale a descubrir, a la vez la filosofia del
cristianismo y el cristianismo de la filosofia.

He aqui el objeto de nuestra obra. Descubrir estos lazos internos que nos permitan apreciar hasta qué punt
cristianismo es coherente con la filosofia; hasta qué punto esta de acuerdo con ella y tiene en ella sus
presupuestos y raices, que le permiten desarrollarse normalmente en el pleno dominio de la filosofia.

No es nuestro objeto reeditar la controversia agitada afios pasados, acerca del problema de "la filosofia
cristiana”. Aun cuando dicha controversia tenga con nuestro problema no poca afinidad, y debamos por ellc
repasar en parte las opiniones que surgieron, nuestro fin es directamente hallar la estructura racional o
filoséfica del cristianismo de la cual naturalmente brotara asimismo, una solucion al problema de la "filosofi:
cristiana”. (p. 150)

Obsérvese ese tono despectivo como: el ciego, idiota, ignorante. El conoce muy bien que hay muchas gent
gue no saben filosofia y que tienen una profunda fe, pero desde su perspectiva filoséfica no puede admitir
no haya una fundamentacion racional. Recuerda la polémica todavia vigente y aunque él no quiera planteal
en idénticos términos, sin embargo, de hecho la va a recoger y sentara su posiciéon. Quiles siempre contrap
el "cristianismo irracional”, incluso de algunos Santos Padres y fil6sofos medievales que niegan el valor de
razon, y el "racionalismo absoluto” que desconoce el valor del cristianismo. El quiere unir esos dos extremo
en una solucién arménica. He aqui una vez mas su posicion.

Estas dos grandes reparticiones de las actitudes adoptadas frente al problema de la filosofia del cristianism
corresponden en realidad a los dos extremos del dilema que nuestra cuestién nos plantea: o el cristianismo
una religiéon que el hombre puede y debe abrazar sin renunciar a su propia razén o bien es una religién a la
hay que, prestar una adhesién ciega, ignorante y absurda, cual seria la que se prestara a un mito, recibido

como auténtica realidad. Supuesta una distincidn entre ambos, son éstas las dos actitudes fundamentales.

154)

Los cristianos primitivos tuvieron poco aprecio de la filosofia de los paganos, que se contraponia a la
sabiduria cristiana, puesto que enlazaban la vida, la cosmovision y la filosofia del mundo paganoy a esto s
adhirieron por ejemplo San Hipdlito y Tertuliano. Este con el apasionamiento que le es caracteristico.

Averroes, el célebre comentador de Aristoteles, sostuvo la teoria de la doble verdad, es decir, que una cos:
puede ser verdadera en filosofia y falsa en teologia y al revés. Para otros el fildsofo no puede admitir las
verdades reveladas sin renunciar a la propia razén y a la libertad indispensable para la investigacion cientif
de la verdad.

Quiles recoge la opinién de los racionalistas entre los que enumera a Leén Brunschvicg, en su obra Les Ag
de I'Intélligence, y de Augusto Messer en su Historia de la filosofia. Quiles expone con fidelidad y precision
absoluta todas las objeciones. Las analiza y refuta con un admirable y sosegado poder dialéctico.

La disputa quedé claramente establecida ya en los siglos Xl y XlIl cuando de una parte estan los racionalist
no porque eliminen la Revelacion, sino por la excesiva confianza en la razén para alcanzar incluso verdade
misterios, mientras que San Pedro Damiano, en el siglo Xl, afirma que la filosofia debe someterse a la
teologia. La filosofia es la sierva "Ancilla" de la teologia. Para algunos como Abelardo, se trata de la "fides
guaerens intellectum"”, es decir de la fe que busca su fundamentacién, su racionalidad. Hay quienes defienc
una completa separacién entre filosofia y teologia como es el caso de Santo Tomas, porque los objetos
formales, es decir, el aspecto bajo el que se estudian las mismas verdades, son diferentes. Una las funda €

21



esfuerzo de la razén y la otra en la palabra divina. San Buenaventura desdibuja esta distincién y tendera a
acercar los dos elementos. Lo importante es la eficacia de la verdad para hacernos mejores, por eso las
distingue pero subordina la filosofia a la teologia. Santo Tomas en la Suma teolégica y en la Contra Gentile
acepta que hay verdades que nos trascienden, pero hay otras que estan al alcance de la razén natural, con
gue Dios existe, 0 que es uno. Distingue claramente filosofia y teologia porque en su concepto abstracto y
formal son diferentes. San Buenaventura las acerca pues hereda del agustinismo este afan por una gran
sabiduria en que se entrelazan el conocimiento racional y la fe.

Ambas posiciones han tenido su repercusion en nuestros dias. Ella se ha manifestado entre los catélicos
principalmente a propésito de la célebre discusion acerca de la filosofia cristiana. Creemos que las
divergencias entre los autores catdlicos acerca de este punto, proceden mas bien que de una oposicion
doctrinal de fondo, de una diversa situacion o enfoque puramente abstracto y especulativo, donde por fuerz
se acentla la distincién entre filosofia y cristianismo. Otros se fijan con mas determinacién en el aspecto
histérico del problema, en el que la filosofia y el cristianismo han marchado fundidos en una misma
inteligencia y en un mismo corazén humano. (p. 173)

Hoy en todas las corrientes dentro del pensamiento catélico y aun del religioso en general, se subraya que
puede haber ninguna oposicién ni contradiccién entre filosofia y cristianismo. El conocimiento teoldgico es
superior, €s cComo una norma negativa y nos hacer caer en la cuenta de verdades que orientan el
entendimiento. Hay una vinculacién entre la filosofia y la teologia, en los "preambulos de la fe", que
constituyen una verdadera filosofia del cristianismo. Pero las diferencias sobre si hay una vinculacion mas
estricta, se han venido manteniendo a lo largo de la primera mitad del siglo XX, en disputas a veces
acaloradas.

Incluso dentro de los tomistas, el debate ha sido intenso en ocasiones, como en el congreso de la Sociedac
Tomista en 1933. Segun el padre Mandonnet, se trata de dos 6rdenes paralelos, razén y Revelacién, sin gL
interfieran jamas. Gilson dice que en el orden histérico comprobamos que ha habido una gran influencia de
fe y de la teologia en la filosofia. Segin Blondel en su Filosofia de la accion, la filosofia es insuficiente para
explicar toda la realidad del hombre, es una sabiduria inconclusa que necesita de un auxilio superior.

Para el padre Mandonnet la filosofia es una ciencia obtenida por la razén y no es ni cristiana ni pagana, otr:
cosa es que haya cristianos que filosofen igual que pueden cultivar otras ciencias. Para Blondel la naturale:
humana no tiene por sus propias fuerzas la capacidad de alcanzar una auténtica sabiduria y queda inacabe
por su impotencia natural hasta que recibe la seguridad, la plenitud de la fe. La naturaleza humana tiene
vocacion de infinito, de sabiduria total y esto no lo alcanza mediante la sola filosofia. Para Maritain en
Science et Saguesse, la filosofia es autbnoma de la teologia y en este sentido no hay una filosofia cristiana
trata pues de dos sabidurias perfectas, cada uno en su ambito, pero cuando se trata del orden practico no |
haber una verdadera filosofia moral humana sin la ayuda de la teologia.

Para Gilson, en su obra El espiritu de la filosofia medieval, la revelacion ha aportado verdades y problemas
gue han enriguecido a la filosofia, por lo tanto, sin dejar de ser propiamente filosofia, se puede llamar cristic
por los elementos que ella debe al cristianismo.

Quiles puntualiza:

La expresion filosofia cristiana no deja de tener sus inconvenientes. Pero por ahora no existe otra mejor y I
que importa ante todo es atender a las cosas y no las palabras. (p. 188)

Se propone explicitar la estructura racional de la religion cristiana, como siempre desde un enfoque filosdfic

El problema se reduce a investigar las relaciones existentes entre la filosofia y la religion cristiana. Deseam
realizar un sondeo directo, lo mas desinteresado y lo mas objetivo posible. Queremos notar nuevamente qL

22



establecemos el estudio de las relaciones entre la filosofia y el cristianismo desde un punto de vista
estrictamente filos6fico: hablamos, pues, como filésofos, no como teélogos. (p. 191)

Pretende estudiar la filosofia y el cristianismo y ver sus relaciones segun lo que dicta la razdn. La existencic
de un Dios personal y de los hombres como seres libres, frente al ateismo, panteismo o el determinismo, s
alcanza por la pura razén (p. 194). Asi como la excelencia de Dios, su inteligencia o sabiduria maximay su
potencia suma "todas estas perfecciones las admite el fildsofo solamente como fruto de su propia
investigacion, es decir, que es su propia razén la que juzga acerca de ellas." (p. 194-195)

De ello se sigue que a Dios se debe obediencia y respeto por su superioridad sobre el hombre. Si al hombr
consta, como lo prueban los milagros, que Dios le ha comunicado algunas verdades, tienen que aceptarlas
porque Dios es infalible y el hombre se equivoca.

Probada la existencia de Dios, su omnipotencia, su caracter inteligente, que es creador, ordenador y rector
universo, existe la posibilidad de que le hable directamente y por lo tanto de que el hombre tenga
razonablemente que aceptar este testimonio.

De esta manera y en ciertos casos la Revelacién viene a resultar "una norma positiva": confirma las verdad
racionales (la misma existencia, personalidad, sabiduria, omnipotencia y providencia de Dios). (p. 198)

Gracias a este testimonio puede tener una mayor seguridad, una norma que le orienta, y ademas le invita a
plantear nuevos problemas. En este sentido puede hablarse de una filosofia del cristianismo o, si se quiere,
una filosofia cristiana. Pero no son campos totalmente desvinculados entre si.

La revelacion necesita en absoluto de la filosofia como punto de apoyo. (p. 190)

La revelacion resulta una norma negativa y aun positiva, aunque légicamente se mantiene la autonomia de
objetos formales, es decir, el conocimiento racional en el caso de la filosofia y la fe en el de la teologia.

Asimismo, el conocimiento por revelacion es también un orden que se constituye por principios propios, y
gue si siente la necesidad de la filosofia, es sélo como condicion o como preambulo, y no como constitutivo
esencial. (p. 200)

La revelacion necesita de una filosofia pues exige conocimiento racional y una libre aceptacién, sin los cual
no tiene sentido la fe. Asi precisa Quiles el sentido de la filosofia del cristianismo.

He aqui, pues, un recto sentido en que puede hablarse de una "filosofia cristiana" que se apoya en una
auténtica filosofia del cristianismo: en el orden de las esencias la filosofia es cristiana potencialmente, en
cuanto debe capacitar al hombre para recibir al cristianismo; en el orden histérico, lo es actualmente, en
cuanto recibe las ayudas negativas y positivas de la revelacion cristiana.

Creemos que en esta conclusidn deben coincidir no sélo todos los catdlicos, sino cuantos estudien las
relaciones entre filosofia y cristianismo segun las mas estrictas exigencias filosoficas. (p. 201)

Después de estas afirmaciones, ya bien delimitada su posicion por tratarse de un religioso catélico, recurre
un texto de la Iglesia que confirme su posicion.

1) La Iglesia Catélica proclama el respeto hacia la inteligencia humana, reconociendo su capacidad de llege
por si misma al conocimiento de una serie de verdades del orden natural, algunas de las cuales son previa:
toda revelaciéon y el derecho, y a la vez el deber, de examinar los motivos de credibilidad y los fundamentos
de la revelacion.

23



2) Pero a la vez la Iglesia proclama la autonomia de los objetos formales de la filosofia y de la teologia, e
insiste en que si la razén tiene su campo propio, también existe una serie de verdades superiores al alcanc
la raz6n humana, las cuales solamente puede conocer el hombre por una revelacion sobrenatural de parte
Dios.

3) Finalmente insiste la Iglesia en inculcar una vinculacion esencial entre la filosofia y el cristianismo, ya qu
ambos se prestan una ayuda mutua y no pueden llegar nunca a una verdadera contradiccién. (p. 203)

Cita textos del Concilio Vaticano que confirman que Dios puede ser conocido a través de las cosas creadas
por la luz natural de la razon.

Hay limites en la propia raz6n. Se trata de los misterios que ha revelado Dios y que la razén humana
I6gicamente no puede alcanzar, como puede ser la Trinidad o la Encarnacion. En cuanto a los preambulos
la fe, recuérdese que Aristoteles por la pura razén ya demostré la existencia de Dios como acto puro y motc
inmavil, es decir, que lo mueve todo sin moverse a su vez. Los argumentos que expone Santo Tomas en la
Suma teoldgica, parte |, cuestion 2, articulo 3, son todos de pura razon e inspirados en Aristételes.

Dentro de las escuelas que admiten la filosofia del cristianismo, Quiles defiende, en el plano puramente
conceptual, que la filosofia y la teologia, tienen su objeto formal y su propio método, son distintas y en este
sentido no se puede hablar de una filosofia cristiana o de una filosofia del cristianismo. Otra cuestion es la
situacion realmente histérica, cémo se han desarrollado, y que ha habido una mutua fecundacion. La filosof
cristiana de hecho se ha dado en ese ambiente histérico, y la filosofia es potencialmente cristiana.

La filosofia de Blondel le ha interesado, le ha preocupado y aunque no la aceptara integramente, manifiest:
una evidente simpatia y un afan de interpretar favorablemente la confusion de filosofia y fe que se dan en
Blondel.

Comparte el P. Roig los puntos de vista del R.P. J. de Tonquédec, quien insiste en la contradiccion interna
implicada en la posicién de Blondel al admitir éste un deseo, una aspiracion necesaria hacia la felicidad
sobrenatural, y al mismo tiempo la ineficacia de tal deseo y aspiracion, y la gratuidad de esa perfeccion
Gltima sobrenatural del hombre. Nosotros confesamos sinceramente que, por ahora, no vemos suficiente
fuerza en los argumentos del R.P. de Tonquédec, para poder inclinarnos definitivamente a admitir una
contradiccion interna en la actitud de Blondel acerca de la filosofia y el cristianismo. Por esta razén, en el
texto de la obra no nos hemos decidido por una solucién determinada. Las explicaciones de algunos teélog
modernos en defensa de la mayor coordinacion entre el orden natural y el orden sobrenatural, guardando a
vez su diferencia esencial, nos parecen todavia dignas de ser estudiadas, tanto en si mismas, como a la lu:
las fuentes tradicionales de la teologia escolastica, durante los siglos XlIl a XVIIl, que en su favor puedan
aducirse. En este problema, unos y otros tienen iguales méritos, pues ambos contribuyen con la mejor buer
voluntad al esclarecimiento de una cuestion tan interesante para la filosofia y la teologia. (p. 239)

En cambio tiene menos aprecio por la posicion de Maritain que, comparada con la de Blondel, pierde
consistencia logica (p. 240.)

Pero cuando Maritain aplica a la filosofia moral, una norma diferente de la que ha aplicado a la filosofia
especulativa, creemos que no fundamenta suficientemente esta asimetria, y hallamos consiguientemente u
deficiencia légica en su actitud: El saber practico de la filosofia moral debe corresponder a los principios de
saber especulativo o de la metafisica; ahora bien, si en el orden del saber especulativo existe una filosofia
auténoma, es decir que se basta a si misma como explicacién integral del hombre en el orden puramente
natural, es légico concluir que a esa filosofia en el orden especulativo corresponde también una filosofia en
orden practico; puesto que este Ultimo corresponde a una filosofia que estad fundamentada sobre los primer
principios de la metafisica. Ahora bien, si existe segin Maritain una metafisica auténoma en el orden de las
esencias, debe corresponder a esa misma metafisica un saber practico, un orden practico completo, y por |

24



tanto una filosofia moral que llegue a ser una ciencia completa, una sabiduria completa en su propio orden.
el orden moral tiene su fundamento metafisico, debe tener la misma autonomia que el fundamento en que
apoya. Lo contrario seria establecer una division desconocida en la escolastica, y mucho mas en el tomism
entre el orden especulativo y el orden préactico, entre la metafisica y la moral. (p. 241)

Quiles puntualiza el sentido que puede tener la filosofia escolastico tomista, que ha sido adoptada oficialme
por la iglesia catdlica. Esto segun Quiles se presta a equivocos. El tomismo ha sido aprobado, hasta
recomendado por la Iglesia e impuesto en los centros de formacion o institutos oficiales. Este sistema es
coherente con los dogmas cat6licos en general, pero esto no quiere decir que sea verdadero en todas sus |
ni que sea la Unica filosofia compatible con el catolicismo. Recordemos recientemente los nombres de Grat
Newmann, Blondel o Marechal. En las afirmaciones generales coinciden todos, pero todas estas filosofias ¢
perfectamente compatibles y de hecho las han defendido publicamente catdlicos y profesores de los centro
religiosos de la Iglesia.

Asi, pues, una concepcion de las relaciones entre la filosofia y la religion positiva del cristianismo, que salv:
estos principios: posibilidad del conocimiento de Dios por las fuerzas naturales, previo a la revelacion
positiva, que dicho conocimiento no es un sentimiento ciego, ni un postulado admitido sin motivos
intelectuales, que dicho conocimiento es anterior a la revelacién positiva, y finalmente, que la revelacion
positiva del cristianismo contiene verdades superiores a la capacidad natural cognoscitiva del hombre; es u
filosofia que esta dentro del catolicismo, aungque no sea la de Santo Tomas. (p. 251)

Respecto a Scheler, matiza que efectivamente hay una experiencia de lo divino, pero que no puede ser caf
inmediata y claramente como experiencia interior o0 exterior, aparte de casos extraordinarios como los
misticos, en los cuales se trata de una donacion gratuita. Quiles cree que con la experiencia directa, leida
fenomenolégicamente, ya se presentaba lo absoluto y lo santo dentro del fenémeno religioso. Que ya esta
suficientemente definido, es lo que no acepta Quiles, de acuerdo con la filosofia escolastica en general. Sl
una reflexién posterior nos lleva al conocimiento claro de lo que sea Dios.

Aun tratandose de los estados mas elevados de la intuicion mistica, disputan los especialistas si se trata de
verdadera intuicion de la esencia divina, aunque imperfecta y distinta de la vision beatifica de la gloria, o si
debe mas bien clasificarse también como un conocimiento mediato. Por mi parte, prefiero francamente la
primera opinidn (el conocimiento inmediato), pero el hecho mismo de que exista tal controversia, muestra q
dicho conocimiento inmediato no se distingue precisamente por la demasiada claridad con que se aprehent
esencia divina.

Sin embargo, debo reconocer a Scheler su parte de razén, pues creo, con algunos escolasticos, no solame
posible en el orden sobrenatural, sino también en el orden natural, cierta percepcién inmediata de Dios en |
cosas externas, y sobre todo en nosotros mismos. Es un hecho que Dios esta presente, intimamente prese
en este mundo y en nosotros mismos. En El vivimos, nos movemos y existimos. ¢Por qué, pues, no hemos
notar en si misma de alguna manera esta presencia inmediata de Dios? ¢ Por qué no ha de existir en nosot
cierta percepcion de ese contacto inmediato de Dios? Creo que Dios nos habla no solamente por medio de
creaturas, sino que él mismo se nos manifiesta en ellas y en nuestra conciencia, sin necesidad de raciocinit
Usted dira que esto es lo que afirma Scheler. Pero la diferencia esta en lo siguiente: Scheler va demasiado
lejos, a lo que yo he entendido; para él, esa intuicién de lo divino nos da ya una idea suficientemente definic
de Dios; en cambio, creo mas conforme con la experiencia admitir que esa percepcion inmediata es sélo ur
intuicién confusa que por si sola no es suficiente para distinguir lo divino de la simple creatura, y por eso
mismo no la creo suficiente para darnos una idea precisa de Dios: ésta la encontramos cuando al querer
explicarnos mejor eso que nos atrae y que creemos sentir hondamente, hacemos uso, con una inferencia
facilisima y evidentisima, de los primeros principios, para probar que, en realidad, existe ese principio
ultramundano y cuando, por medio de la teologia natural, determinamos claramente sus caracteristicas
esenciales. En realidad, creo que el acto religioso del hombre, no es un acto verdaderamente humano, proj
de un ser intelectual, sino cuando ha llegado a una conciencia suficientemente clara del objeto divino; de lo

25



contrario, no pasa de la esfera instintiva y subconsciente de un ceder al instinto religioso que, sin duda.
Llevamos en nuestro ser. (p. 257-259)

Scheler afirma que la intuicién de lo divino ya nos da una idea suficientemente definida de Dios, mientras
nosotros pensamos que se trata de una intuicién confusa, que no basta para distinguir lo divino de la mera
criatura, a menos que aparezca la razén para dilucidar el valor de la experiencia.

Frente a Scheler, Quiles quiere puntualizar lo siguiente:

El hombre, ¢ posee una hip6tesis sobre el camino de la salvacion suya y del mundo, con anterioridad a una
actitud metafisica cientificamente construida? Es posible, pero entonces su actitud no tiene mas que el valc
de un conocimiento vulgar, aunque puede ser simplemente legitimo.

No sé si me habré expresado bien en el correr de esta extensa carta. No he negado simplemente la tesis d
Scheler, de que existe un conocimiento inmediato de Dios y una actitud religiosa inmediata en el hombre,
proveniente, sin duda, de ese conocimiento inmediato, porque juzgo que Scheler tiene razén en ello. Desde
punto de vista de la autoridad, sé que hay escolasticos que niegan simple y llanamente todo conocimiento
inmediato de Dios. Otros, sin embargo, sostienen que es posible tal conocimiento inmediato. Como tal, es
evidentemente anterior a los principios metafisicos racionales de la existencia de Dios que nos dan un
conocimiento de él por inferencia. Pero creo que Scheler se ha excedido en el valor que atribuye al conteni
de este conocimiento inmediato, y que es mas conforme con la realidad admitir que este conocimiento
inmediato y previo a toda deduccién metafisica, no nos da una idea clara de Dios, del objeto religioso, de la
forma de acercarnos a él y del camino de nuestra salvacion; y que, para obtener esta idea clara y precisa, r
tenemos otro camino que el de los argumentos racionales de la teologia natural, de lo que resulta que la
religion necesita de los fundamentos de la metafisica racional (de la teologia natural) para conocer con
precision su objeto, y para que el hombre pueda adoptar una actitud religiosa racional, libre de desviacione:
supersticiosas, y conocer asi claramente el camino de su salvacion. (p. 264-265)

En el Apéndice publica un articulo que ya fue incluido en la Revista Estudios en el afio 1950, donde analiza
filosofia y el cristianismo hoy, y en donde recoge los debates del Congreso de Filosofia celebrado en Méxic
Plantea la cuestion de la filosofia catdlica o de los filésofos catdlicos en cuanto filosofos. Retoma los
argumentos y las posiciones de las que quiere separarse, por ejemplo, la completa subordinacién de la
filosofia a la teologia como no pocos pretendian en la Edad Media. Lo decisivo es no solo el evangelio, la
palabra de Dios, sino también la Iglesia Catdlica con sus normas y la infalibilidad personal del Sumo Pontifi
en las definiciones dogmaticas. Pero estas limitaciones no afectan en absoluto a la auténtica actitud filosdfi
Por eso, algunos insisten en la total distincion de los dos 6rdenes, el filoséfico y el teolégico o dogmatico.
Este es s6lo una norma negativa, es como el limite que le puede indicar positivos errores, pero la marcha d
pensamiento es totalmente auténoma.

Santo Tomas acentud la existencia de objetos formales diferentes en la filosofia y en la teologia. Esto es ur
distincion tedrica, pero no basta para resolver la cuestion.

Tampoco podemos justificar la actitud de algunos fildsofos catélicos, antiguos 0 modernos, en quienes el pe
de la tradicion, o el de la autoridad, ejerce practicamente una influencia absorbente tal que aun en el plano
estrictamente filosofico es de hecho la tradicién o la autoridad externa de un determinado autor o escuela le
gue decide sobre sus soluciones, sus métodos y su espiritu filos6fico. No tenemos derecho a excluir ni mer
a condenar las simpatias personales por un determinado autor o escuela. Cada uno es perfectamente duef
seguir las doctrinas, escuelas o autores que a su juicio mas se acerquen a la verdad. Pero fuera de la suste
sumision que la Iglesia pide a todos los catélicos en las materias dogmaticas o con ellas relacionadas, todo
gue sea ampliar con caracter obligatorio la zona de la autoridad de un fildsofo o de la tradicién de una escu
no solamente no puede proponerse como doctrina de la Iglesia Catélica (que en este campo ha dejado

libertad), sino que es contrario a sus deseos de que una justa investigacion libre contribuya al progreso de |

26



conocimientos humanos. Sin contar que una actitud demasiado estrecha de parte de algunos catélicos no t
ningln buen servicio a la lglesia misma ante los no catdlicos. (p. 270-271)

El problema reside en la aceptacion de la zona dogmatica, la que trasciende al pensamiento puramente
racional y hasta las influencias positivas del dogma y de la autoridad de la Iglesia que Quiles ha utilizado er
esta obra como confirmacién de su propio pensamiento. El fildsofo ha de aceptar la verdad donde quiera gt
la encuentre y donde haya fundamentacién suficiente. Los "preambulos de la fe" son razonables y por otra
parte aceptadas la pruebas de la revelacion, es logico que se acepte la palabra de Dios. Frente al racionalis
extremo gue no reconoce sino lo que pueda demostrar con la pura razén, sostiene que la raz6n tiene un an
licito, pero no podemos negar que hay zonas para nosotros todavia no alcanzadas, posiblemente inalcanze
La tarea de conocer toda la realidad es infinita. La mente alumbra una cierta zona, pero el misterio se da, n
so6lo en lo divino, sino también en la naturaleza y en nosotros mismos:

Caben tres actitudes:

1) o bien se estrecha el misterio para hacernos la ilusién de que lo podemos encerrar dentro del circulo
pequefo de nuestra razén (y entonces damos una solucién ilusa y pobre);

2) o bien se estrella contra el misterio, reconociendo que el hombre es incomprensible, y entonces llegamo:
hombre-caos, al hombre—absurdo (y resulta la solucion tragica atea);

3) o bien se reconoce la realidad desbordante del misterio, y estamos entonces llevados por la filosofia a la
"zona dogmatica" (que es la solucion realista teista vy, cristiana, propiciada por filésofos catdlicos, tan
fildsofos, tan catdlicos y tan modernos como Mauricio Blondel o Gabriel Marcel).

Como hombres, como fil6sofos, estamos rodeados del misterio, estamos siempre amenazados por el dogrr
cuando Dios quiere revelarnos algo de ese misterio. Querer huir de él es para el fildsofo un imposible, comc
lo es para el hombre el querer huir de Dios. Parafraseando la célebre frase de San Agustin, de que para el
hombre "huir de Dios" es "huir dentro de Dios", podemos decir que para el filésofo "huir del misterio" es
"huir dentro del misterio”. (p. 273-274)

27



