
La Música Popular Dominicana como creación artístico y cultural.

En América Latina y el Caribe, la música popular ha sido un espacio de encuentro, un punto donde los
pueblos se apoyan para buscar y afianzar su identidad, acorde con sus procesos de definición de la nueva
música popular dominicana; cuyas esencias están en autodeterminación; a pesar de que históricamente las
culturas populares no han sido reconocidas ni validadas por las esferas oficiales y los sectores dominantes.

La República Dominicana tiene, como parte de sus raíces étnico−culturales, una variedad y una riqueza
extraordinaria a nivel rítmico, armónico e instrumental, desconocida e ignorada por la mayor parte de nuestros
artistas, compositores e intelectuales.

De ahí la importancia y la trascendencia de un trabajo de investigación y de creación musical de algunas
fundaciones como la Fundación Cultural Bayahonda, que tiene los antecedentes de "Convite", en la búsqueda
y la nuestro propio pueblo, dentro de una dimensión que articula lo tradicional con lo contemporáneo, lo
nacional con lo internacional; en una perspectiva donde el pasado se vuelve presente y deja ver el futuro.

En este trabajo, hecho con artistas populares, con grupos originales, partiendo de nuestros ritmos folklóricos,
como es el caso de "Los Congos", "La Salve", "Los Palos" y "El Gagá", Roldán, Duluc, David y Xiomara,
caminan acertadamente, con introducción instrumental, muestra de la Nueva Música Popular Dominicana, con
cuya dimensión rítmica, coral y armónica, gana una dimensión de identidad afro−caribeña.

Música de Congos

Se denominan Congos de Villa Mella a los miembros de la Cofradía (Hermandad) del Espíritu Santo de esta
localidad y a los instrumentos musicales utilizados por éstos en las fiestas del Espíritu Santo, de la Virgen del
Rosario y en las ceremonias rituales dedicadas a los miembros difuntos de la Cofradía y, por extensión, a
cualesquiera otros difuntos. Esta música asociada con la secta afro−cristiana es altamente africana en sus
características.

El conjunto de instrumentos utilizados por los congos de Villa Mella consta de un congo o palo mayor, un
conguito o palo menor, este pequeño también es llamado Alcahuete, una canoíta y varias maracas. Los dos
primeros instrumentos son tambores. El resto de instrumentos que acompañan la comparsa son maracas y
canoas (instrumento parecido a la clave). La canoita está constituida por dos pequeños palos de percusión, uno
de los cuales tiene forma de canoa y el otro de remo.

Al sonido de estos instrumentos, los congueros tocan sus "veintiún toques" o canciones (el veintiuno es un
número sagrado), que son bailados en las fiestas patronales, en el cabo de año o aniversario de la muerte y en
el banco o gran fiesta de los integrantes (vivos y difuntos) del "fundo familiar".

La música de Congos se toca en funciones religiosas y seculares y ha mantenido característica de la música
cantada africana como la alternancia de un coro y solista en forma responsorial. . Los congos de Villa Mella
presentan una fuerte influencia africana, especialmente del antiguo Dahomey y de la región Congo−angoleña.

Música de Palos

Según notables folkloristas dominicanos, la expresión africana que mas sobresale en la cultura dominicana se
expresa en la música de Palos o Atabales, también llamada Bambula o Quiyombo. Esta tradición musical, más
notable en el área de Villa Mella, usa en sus ritos religiosos y celebraciones seculares instrumentos
mayormente de percusión.

1

http://www.artelatino.com/bayahonda/bayahonda.html
http://www.artelatino.com/bayahonda/congo.htm
http://www.artelatino.com/bayahonda/salve.htm
http://www.artelatino.com/bayahonda/palos.htm
http://www.artelatino.com/bayahonda/gaga.htm


Aunque el baile se le conoce con estos nombres, a los instrumentos en que se tocan se les denominan de varias
maneras; entre estas: canuto, cañuto, quijongo, quijombo, cañón, bamboulá y otros más. Estos instrumentos
clasificados como membranófonos tubulares y cilíndricos son de un solo parche o cuero, y se tocan en juegos
de dos o tres. Se tocan en baterías de tres o de dos, y a veces de uno solo; pero cuando sólo hay uno se percute
además la madera con dos palitos que se llaman "palos catá".

Estos tambores se diferencian en varios tipos según la construcción de la atadura de su parche (clavado, atado,
etc). Además se construyen de diferentes tamaños utilizando maderas blandas o fáciles de ahuecar, aunque en
algunas ocasiones se usan troncos ya huecos por pájaros carpinteros o por termitas. Esta familia de
instrumentos de percusión son muy semejantes a la tambora brasileña usada en ceremonias de macumba y a la
tumbadora de Cuba.

Otros instrumentos derivados de la influencia africana hoy común en estas área es la Maraca Ocoeña. Este
instrumento consiste de un palo ahuecado de aproximadamente 54 cm. de largo. En este cilindro hueco se
encuentran un sinnúmero de palitos que atraviesan de lado a lado el hueco del mismo. El sonido de la Maraca
Ocoeña se produce al chocar las semillas de cigarrón con los palitos y las paredes de la maraca. Este tipo de
maraca todavía se usan en el África y en partes de Brasil.

En África esta práctica coreográfica es tan común que su influencia a penetrado y forjado aún hoy día, los
diseños de danzas y bailes modernos y sigue siendo fuente de creación para artistas de la música popular de
hoy: baile del mono, baile del perrito, baile del maco.

Siempre encontraremos poli−ritmia y polimetría en las canciones que se acompañan con estos instrumentos,
aunque corresponden a diferentes ceremonias, en su gran mayoría serán de tipo responsorial, una voz cantante
que declara o enuncia y un coro que responde. Se tocan en las fiestas patronales, velorios, bancos y cabos de
año, celebración especial dedicada a un difunto al cumplir año de muerte.

Los palos o atabales, además de su manifestación festiva, están muy asociados a los rituales de invocación de
misterios, en los cuales se produce el trance o estado de posesión.

La Salve Dominicana

Es parte fundamental de la cultura religiosa popular, la salve es una de las expresiones más extendidas de la
música popular dominicana, y de las más representativas del rico y complejo sincretismo o fusión cultural
entre lo europeo y lo africano.

En sus orígenes estuvo relacionada con la "Salve Regina", canto antifonal de la tradición católica, pero al
integrarse al acervo religioso cultural y popular añadió la modalidad estilística del canto responsorial, de
tradición africana.

La repetición verbal y musical dota a esta música de una fuerza particular. Junto a la salve de raíz católica que
se caracteriza por la variedad de estilos y contenidos adecuados al contexto; está la salve del vudú
dominicano, que integra la base rítmica aportada por los instrumentos musicales de origen africano, como el
balsié, los atabales y el pandero.

El principal contexto de expresión de la salve lo constituye la velación o fiesta especial dedicada a un santo
patrón. De igual manera, podemos encontrarla en peregrinaciones, penitencias, baquiní o velorio de un niño, y
en convites o juntas, nombre dado a las labores agrícolas colectivas basadas en vínculos de solidaridad.

Música de Gagá

2



Esta celebración comunal llamada Gagá en la República Dominicana fue trasladada al país vía Haití. Es el
resultado del encuentro y hermandad entre los pueblos haitiano y dominicano. Existen diferentes formas de
Gagá; pero la de mayor difusión es la que tiene lugar en los bateyes (comunidades vinculadas a la producción
de caña de azúcar) y ciudades cercanas.

El nombre auténtico del carnaval haitiano es Ra−Rá y toma lugar antes de la cuaresma. Tradicionalmente este
carnaval desfila en las calles y a la vez van reclutando de pueblo en pueblo bandas de músicos, bailarines y
otros grupos de espectadores que se unen a la celebración. Estas bandas rurales tocan un tipo de "trompeta" de
un solo tono hecha de bambú. Su tamaño es de aproximadamente cuatro pies y produce un sonido de
contrabajo de un solo tono. Estas vaccines como se le llaman en Haití, al combinarse con otras a un ritmo
complementario, producen un efecto de sinfónica. La otra maraca mas común es la Maraca Simple: este
instrumento hecho de metal es similar al tipo usada en la música de origen afro que se toca en Haití, Cuba,
Trinidad y Brasil.

El Gagá resalta por su riqueza de variaciones de tonos y ritmos producidos por un conjunto de instrumentos,
talvez única, que demuestra su origen africano y la experiencia de la esclavitud. Incluye: dos tambores, cuatro
o más bambúes o fututos, una trompeta casera o tua−tuá, maracas o cha−chá, un caracol (lambí) y pitos. El
único instrumento de tipo cordófono (instrumento de cuerdas) procedente del África y de origen pigmeo es la
Gayumba. Este instrumento se construye sobre un hoyo en el suelo que le sirve de caja resonante. El hoyo es
cubierto con una yagua asegurada en tierra con palitos.

La sección principal de la Gayumba consiste en un pedazo de rama de árbol atada a un tronco. Esta rama lleva
atada la cuerda del instrumento al otro extremo la cual se hace pasar por un agujero perforado en la yagua. La
Gayumba se encuentra en todo el sur y parte de este.

El Gagá inicia sus actividades con la cuaresma, siendo Semana Santa su principal período de realización,
celebrando con su música, los bailes, ritos y ceremonias, sus creencias en Dios y en determinados espíritus,
loases, seres o santos. Todo esto basado en el principio de la reencarnación y la esperanza de que las fuerzas o
"misterios" puedan mejorar y renovar la vida.

Entre sus rituales y ceremonias están los de iniciación, sacrificio, protección, bautismo, bendición y
purificación. La participación de sus integrantes se basa en "promesas" que duran de tres a siete años. A su
interior se presenta el fenómeno de la asociación espiritual o el "trance" en ciertas personas, según las
circunstancias.

Su organización social es jerárquica y compleja. Entre los puestos más relevantes, además del dueño, el jefe
espiritual y el presidente, están los mayores y las reinas; quienes danzan contagiosamente con gran destreza,
llenando el espacio de energías y colores.

Historia del Merengue

El Merengue es un baile folklórico dominicano que se ha difundido ampliamente y que muchos consideran
como el baile nacional dominicano.

Origen

Se discute aún el origen del merengue. Existen opiniones diferentes acerca del tema, algunas son: su origen y
aparición se pierde en las brumas del pasado, nació con carácter de melodía criolla tras la batalla de
Talanquera donde triunfaron los dominicanos, parece ser que el merengue se desprende de una música cubana
llamada UPA, una de cuyas partes se llamaba merengue. La UPA pasó a Puerto Rico, de donde llegó a Santo

3



Domingo a mediados del siglo pasado.

En 1844 el merengue aún no era popular, pero ya en 1850 se puso de moda, desplazando a la Tumba. A partir
de ese momento tuvo muchos detractores.

A principios de la década de 1850 se desató en los periódicos de la capital dominicana, una campaña en
defensa de la Tumba y en contra del merengue que reflejaba el auge que iba adquiriendo el merengue en
detrimento de la última.

Don Emilio Rodríguez Demorizi dice: "Los orígenes del merengue siguen pues, en la niebla. No parece que
pueda atribuirse a origen haitiano. De haber tenido esa oscura procedencia no habría gozado de boga alguna
en 1855, época de cruentas luchas contra Haití; ni los que en ese año repudiaban al merengue habrían dejado
de señalar tal procedencia como suficiente motivo. Tampoco lo señaló Ulises Francisco Espaillat en sus
escritos contra el merengue en 1875".

En realidad, poco se sabe en concreto acerca del origen del merengue. A mediados del siglo pasado, de 1838 a
1849, un baile llamado URPA o UPA Habanera, se paseó por el Caribe llegando a Puerto Rico donde fue bien
recibido. Este baile tenía un movimiento llamado merengue que al parecer es la forma que se escogió para
designar el baile y llegó a nuestro país donde ni siquiera se mencionó en los primeros años. Posteriormente
fue bien acogido y hasta el coronel Alfonseca escribió piezas de la nueva música con títulos muy populares
como "¡Ay, Coco!", "El sancocho", "El que no tiene dos pesos no baila", y "Huye Marcos Rojas que te coje la
pelota".

La estructura musical del merengue en la forma que se puede considerar más representativa, constaba de
paseo, cuerpo o merengue, y jaleo. Se le quiere atribuir a Emilio Arté erróneamente el haber agregado el
paseo al merengue tal como existía en su época. Toda la música se escribe a un ritmo de 2 x 4 y existen
discrepancias en cuanto al número de compases que deben constituir cada parte, pues se abusaba a veces al
alargarlas "ad infinitum".

Las formas literarias que acompañan al merengue son las más comunes dentro del arte popular la copla, la
seguidilla, y la décima, apareciendo pareados de vez en cuando.

Desde el principio el merengue se interpretó en los instrumentos que poseía el pueblo y que les eran más
fáciles de adquirir, las bandurrias dominicanas, el Tres, el Cuatro. A fines de siglo pasado hizo su entrada por
el Cibao el acordeón diatónico de origen alemán que por su fácil manejo desplazó la bandurria. Por sus
escasas posibilidades melódicas este instrumento limitó la música que interpretaba y así el merengue se
conservó en cierta forma desvirtuado con relación al original.

Con esta variante el merengue se adentró en la sociedad dominicana, integrándose por completo con ciertos
sectores sociales desplazando inmediatamente a otras danzas que como la Tumba, por ejemplo, requerían de
sus ejecutantes (bailadores) un gran esfuerzo mental y físico. Este último tenía once figuras diferentes. Es fácil
de imaginarse por qué el merengue con su coreografía reducida a la más simple expresión pudiera desplazar a
todos sus rivales y acaparar el fervor del pueblo.

Rechazo inicial y aceptación posterior

4



A pesar de su auge entre las masas populares, la clase alta no aceptó el merengue por mucho tiempo, por su
vinculación con la música africana. Otra de las causas que pesaron sobre el repudio y ataques contra el
merengue fueron los textos literarios que lo acompañan, generalmente subidos de tono, como por ejemplo:

Tó loj' cuero* son de Santiago

y en Santiago ello' viven bien

y por culpa de'sa maidita

santiaguero soy yo también

Otras danzas dominicanas de origen negro no fueron atacadas por su carácter de danzas rituales. Esto que
chocaba con la concepción religiosa de los grupos de la clase elevada. Su mismo carácter ritual hacía que su
práctica se restringiera a unos pocos lugares o días al año, con un alcance o difusión entre la población muy
limitado. El merengue por el contrario por su carácter de danza de regocijo se introdujo con más facilidad en
los lugares de fiestas generales y por esto la reacción en contra si bien fue fuerte, fue vencida por el sabor de
su ritmo.

En 1875 Ulises Francisco Espaillat inició una campaña contra el merengue que fue totalmente inútil pues ya el
baile se había adueñado del Cibao donde se hizo fuerte a tal punto que se asocia hoy esta región como cuna
del merengue.

A principios de este siglo, músicos cultos hicieron una gran campaña para la introducción de esta danza en los
salones. Los músicos populares se unieron a esa campaña, la que encontraba siempre la resistencia que
inspiraba el lenguaje vulgar de las letras que acompañaban el ritmo. Juan F. García, Juan Espínola y Julio
Alberto Hernández, fueron pioneros en esa campaña.

Su éxito no fue inmediato ya que a pesar de que establecieron la forma musical del merengue, no pudieron
conseguir que el merengue penetrara en "la sociedad" y se considerara como una creación del pueblo
dominicano aceptándola sin aspavientos.

El panorama cambió a partir de 1930, pues Rafael L. Trujillo en su campaña electoral usó varios conjuntos de
"Perico Ripiao" y logro difundir el aire nuevo a zonas donde no se le conocía previamente, ayudándole mucho
en esa difusión el uso de la radio recién llegada al país antes del inicio de la dictadura.

A pesar de esta gran difusión y propaganda no se aceptó de pleno el merengue en lo que se llamaba "la buena
sociedad dominicana" hasta que en una familia de la "aristocracia" de Santiago, en ocasión de la celebración
de una fiesta solicitaron a Luis Alberti, que iba a amenizar con su orquesta, que compusiera un merengue con
"letras decentes", y éste accedió. Compuso para tal ocasión el "Compadre Pedro Juan", el cual no solo gustó,
sino que causó furor, llegando a convertirse en el himno de los merengues. A partir de ese momento comenzó
a diseminarse el merengue. Para esto la radio prestó una ayuda generosa.

Al diseminarse el merengue por todo el ámbito nacional, produjo, como toda manifestación cultural, variantes.
Estas reflejan el manejo de los elementos culturales hecho al acomodo y conveniencia de algunos.

5



Como fueron músicos cultos los que fijaron la forma musical del nuevo merengue, los músicos populares
trataron de imitar y seguir este modelo mientras que el hombre de campo continuó tocando el merengue de la
misma forma. Esto dio origen a dos formas de merengue bien diferenciadas entre sí. El merengue folklórico
auténtico que aún se encuentra en los campos, y el merengue de salón. Este último es el que más se difunde y
el que la gran mayoría de personas creen que es folklórico.

Variantes

Algunas de las variantes del merengue se redujeron a designar con este nombre a otro tipo de música
tradicional, por simple asimilación del nombre como se ha encontrado en algunos pueblos de la República
Dominicana. Pero este fenómeno ha sido poco estudiado y es difícil emitir juicios sobre las formas peculiares
de estas variantes. No sucede así con lo que se llama "pambiche" que según leyendas que puede tener visos de
verdad, no es más que el nombre que recibe el jaleo del merengue desprovisto de sus otras partes y adaptado
al paso lento de los marinos "yanquis" que ocupaban nuestro país y a los cuales se les hacía un poco difícil
adaptarse al ritmo más rápido del merengue.

6


