Descartes, René

( La Haye Francia,1596-1650 Suécia)

Fil6sofo y matematico francés. René Descartes se educo en el colegio jesuita de La Fléche (1604-1612),
donde gozé de un cierto trato de favor en atencion a su delicada salud. Obtuvo el titulo de bachiller y de
licenciado en derecho por la facultad de Poitiers (1616), y a los veintidos afios partié hacia los Paises Bajos
donde sirvié como soldado en el ejército de Mauricio de Nassau.

En 1619 se enrol6 en las filas del duque de Baviera; el 10 de noviembre, en el curso de tres suefios sucesi
René Descartes experiment6 la famosa «revelacion» que lo condujo a la elaboracién de su método. Tras
renunciar a la vida militar, Descartes viajé por Alemania y los Paises Bajos y regreso a Francia en 1622, pa
vender sus posesiones y asegurarse asi una vida independiente; pasé una temporada en Italia (1623-162E
se afincé luego en Paris, donde se relacion6 con la mayoria de cientificos de la época.

En 1628 Descartes decidi6 instalarse en los Paises Bajos lugar que consider6 mas favorable para cumplir |
objetivos filosoéficos y cientificos que se habia fijado, y residié alli hasta 1649. Los cinco primeros afios los
dedicoé principalmente a elaborar su propio sistema del mundo y su concepcion del hombre y del cuerpo
humano, que estaba a punto de completar en 1633 cuando, al tener noticia de la condena de Galileo, renur
a la publicacién de su obra, que tendria lugar p6stumamente.

En 1637 aparecid su famoso Discurso del método, presentado como prélogo a tres ensayos cientificos.
Descartes proponia una duda metddica, que sometiese a juicio todos los conocimientos de la época, aungL
diferencia de los escépticos, la suya era una duda orientada a la busqueda de principios ultimos sobre los
cuales cimentar sélidamente el saber.

Este principio lo hallé en la existencia de la propia conciencia que duda, en su famosa formulacién «pienso.
luego existo». Sobre la base de esta primera evidencia, René Descartes pudo desandar en parte el camino
su escepticismo, hallando en Dios el garante ultimo de la verdad de las evidencias de la razén, que se
manifiestan como ideas «claras y distintas».

El método cartesiano, que propuso para todas las ciencias y disciplinas, consiste en descomponer los
problemas complejos en partes progresivamente mas sencillas hasta hallar sus elementos basicos, las idec
simples, que se presentan a la razén de un modo evidente, y proceder a partir de ellas, por sintesis, a
reconstruir todo el complejo, exigiendo a cada nueva relacion establecida entre ideas simples la misma
evidencia de éstas.

Los ensayos cientificos que seguian, ofrecian un compendio de sus teorias fisicas, entre las que destaca s
formulacion de la ley de inercia y una especificacion de su método para las matematicas. Los fundamentos
su fisica mecanicista, que hacia de la extension la principal propiedad de los cuerpos materiales, 10s situé €
metafisica que expuso en 1641, donde enuncié asi mismo su demostracion de la existencia y la perfecciéon
Dios y de la inmortalidad del alma. EI mecanicismo radical de sus teorias fisicas, sin embargo, determiné q



fuesen superadas mas adelante.

Pronto su filosofia empez6 a ser conocida y Descartes comenz6 a hacerse famoso, lo cual le acarre6 amer
de persecucion religiosa por parte de algunas autoridades académicas y eclesiasticas, tanto en los Paises |
como en Francia. En 1649 acepto la invitacion de la reina Cristina de Suecia y se desplaz6 a Estocolmo,
donde muri6 cinco meses después de su llegada a consecuencia de una neumonia.

Descartes es considerado como el iniciador de la filosofia racionalista moderna por su planteamiento y
resolucion del problema de hallar un fundamento del conocimiento que garantice la certeza de éste, y comc
fildsofo que supone el punto de ruptura definitivo con la escolastica.

Obras:

—Discurso del método (Discours de la Méthode pour bien conduire sa raison et chercher la vérité dans les
sciences, plus La Dioptrique, Les Météores et La Géométrie, qui sont des essais de cette méthode, 1637)
—Las meditaciones (Meditationes de prima philosophia. 1641)

—Los principios de la filosofia (Principia philosophiae, 1644)

—Las pasiones del alma (Les passions de I'ame, 1649)

—Tratado del Mundo (Le Monde de M. Descartes ou le Traité de la Lumiére, 1664)

—Tratado del Hombre (L'Homme de René Descartes et un Traité de la Formation du Ftus, 1664)

—Reglas para la direccion del espiritu (Reguale ad directionem ingenii, 1701)

MEDITACIONES METAFISICAS
Meditacién Primera

La Duda metédica es aquella que utiliza el fil6sofo como medio para intentar averiguar si es posible llegar &
algun tipo de verdad absoluta sobre la que no se puede dudar. Al mismo tiempo la duda ha de ser universa
de ser aplicada a toda proposicién acerca de la cual quepa la mas minima interrogacién. La duda ha de ser
provisional, debera ser abandonada desde el momento en que se llegue a descubrir un principio verdadero
también a de ser teorética, quiere decir que la duda no ha de extenderse a la conducta.

Descartes parece poner en un mismo plano de igualdad a las cosas que son manifiestamente falsas con la:
cosas de las que no estamos seguros de su verdad.Esta es la base de la Duda Metédica, considerar como
provisionalmente falso no a lo que sabemos que es falso sino a todo aquello de lo que dudamos que sea
verdadero.

Descartes expone una de las razones que le llevan a plantear la duda metédica. Que los sentidos nos enge
y que aungue tal engafio unicamente nos afectara una vez ya seria motivo suficiente para situar en el terrer
de la duda todo lo que aprendemos a través de los sentidos. Descartes es consciente que no es 1o mismo ¢
engafno que nos producen los sentidos en el ambito lejano y en de lo cercano. Tambien se introduce en el
mundo de los suefios para justificar la duda sobre el engafio de los sentidos en el &mbito de lo cercano.

Descartes parece haber encontrado una disciplina que parece evadir la duda metédica, es la matematica, €
duda metddica no parece afectar al mundo de la matematica ni de la de geometria.

La hipotesis del Genio Maligno la utiliza para justificar la duda acerca de las verdades matematicas. Descal
decide situar también como dudoso todo lo aprendido acerca del mundo de la ciencia matematica.



Meditacion Segunda

El existo del que habla Descartes, no se refiere a la existencia como algo corporal sino unicamente como
pensamiento. Descartes unicamente esta seguro de que existe como un ser pensante ya que, ni el mas
poderoso de los dioses, podria lograr desuadirle de que tiene pensamientos. Pero sobre todo lo demas sigt
estando presente la duda metddica. Eso quiere decir que todo lo que percibe por los sentidos sea lejano o
cercano, sigue siendo dudoso. Y es evidente que en el cuerpo uno de los objetos al que tiene acesso a trav
los sentidos. Es consciente que antes una verdad evidente que ni el mayor de los poderosos genios malign
podrida hacerle cuestionar, sefiala de que tiene capacidad de pensar. La evidencia del pensamiento y la ce
de ser una cosa que piensa, quiere decir que, de lo que esta totalmente seguro, es que en él existe un mod
pensar que le permite sentir, dudar, querer,... Puede ser que los objetos sobre los que piensa, siente y dud:
sean falsos, pero lo que es cierto es que posee estos modos de pensar que le permiten ejercer tal funcion.

Meditacion Tercera
En la tercera meditacion el principal argumento es probar la existencia de Dios. Que mas tarde analizaremc

A partir de ahora Descartes, inicia el andlisis de lo que él considera como el principal error de las ideas o
pensamientos como imagenes de las cosas y que consiste en los cuestiones: la primera, creer que las idea
parecidas a las cosas que representan, y la segunda pensar que las cosas son la causa de las ideas que
representan.

De entre los pensamientos o ideas como imagenes de las cosas, habla de las ideas innatas. Tales ideas nc
aqguellas con las que uno nace sino ideas que nos permiten aprehender lo que son las cosas, la verdad y el
pensamiento. Hace referencia a dos clases de pensamientos o ideas. Unos son como imagenes de las cos
son los pensamientos que reflejan aspectos de la vida exterior o interior del sujeto. Descartes denomina a ¢
imagenes de las cosas como Juicios. Otra clase de ideas son las gue denomina Modos de Pensamiento. E
ideas o pensamientos son distintos de las imagenes pues no representan a ningun tipo de objeto sino que ¢
el pensamiento es considerado como una facultad que nos permite pensar, desear, afirmar o negar. Ademé
esos modos de pensamiento no pueden ser verdaderos ni falsos ya que lo es verdadero o falso no es el
pensamiento en si sino los objetos que tal pensamiento considera. Descartes denomina a los modos de
pensamiento como voluntades o afectos. Excluye de su investigaciéon los modos de pensamiento ya que és
no son ni verdaderos ni falsos, y se centra en el estudio de aquellas ideas o pensamientos que son imagen
las cosas y que si pueden ser verdaderos o falsos.

Ahora se centra en las ideas advertencias, aquellas tomadas de las cosas existentes fuera de mi, en relacic
con las ideas advertencias Descartes, descubre que parece existir una tendencia a dar por hecho que, entr
cosas y las ideas que representan a tales cosas, existe un parecido. En el analisis sobre el parecido entre ¢
e ideas establece una diferencia entre la naturaleza y la luz natural. Define la naturaleza como impetu o
tendencia o creencia. En esta tendencia natural es la que nos lleva a creer que. Como las ideas que tenem
sobre las cosas suceden al margen de nuestra voluntad, entre la idea y la cosa existe un claro parecido.
Identifica como luz natural con la razén y la contrapone a todo aquello en lo que creemos por naturaleza. E
implica, por tanto, que puede ser que creamos algo por naturaleza y que, sin embargo, se nos revele como
totalmente falso cuando, tal creencia es sometido al juicio de la luz natural.

Descartes, no analiza si las ideas proceden de las cosas. Sobre la base de la luz natural, analiza ahora si e
cierto que existe un parecido entre las cosas y las ideas. Para ello se sirve del ejemplo del sol. Tenemos dc
ideas que representan el sol. Una de ellas la recibimos a traves de los sentidos y procede de la cosa; la otr:
recibimos a traves del estudio atronomico y el calculo. La respuesta es que recibimos del mismo sol. Como
cosa u objeto que vemos, es la que mas se aleja del sol verdadero. ES la idea que no procede de la vision
sol, la que mas se parece a lo que el sol es realmente.



Descartes establece casi como un axioma el principio que establece que debe haber al manos igual realida
una causa y su efecto. La utilizacion de este principio le sirve para analizar la cuestion, planteada
anteriormente, acerca de si las cosas son la causa de las ideas, si es cierto que las ideas procedan de las ¢
Sobre la base de este principio es evidente que la respuesta tiene que ser negativa.

Después de haber sefialado como la luz natural nos muestra que no esta nada claro que exista parecido er
cosas e ideas, y que tampoco es evidente que las ideas procedan de las cosas, Descartes intenta sacar las
consecuencias de todo ello. Una de esas consecuencias es la de intentar averiguar de donde proceden las
gue existen en su mente. Por lo establecido hasta ahora segun la luz natural, las cosas no parecen ser la ¢
de las ideas. Si no las son las cosas la causa de las ideas entonces parece gue tal causa es uno mismo.

De entre las ideas, que Descartes dice tener, una de ellas representa a Dios. Esta idea, es la de que Dios €
ser sumamente perfecto, el cual esta entre nosotros, contiene tanta realidad objetiva, participa por
representacion de tantos grados de ser y de perfeccion, que debe provenir de una causa sumanente perfec
asi también la idea de Dios, que esta en nosotros, tiene por fuerza que ser efecto de Dios mismo.

Descartes afirma que uno mismo podria ser la causa de que en él existiera la idea de los angeles. Dice estt
el caso de los angeles, pero en el caso de Dios no es posible. Descartes sefiala que uno mismo podria cre:
idea de angel ya que concibe al &ngel como algo inmaterial, formal e inmortal pero, al mismo creado, como
algo finito, es decir creado.

Del mismo modo uno mismo puede ser la causa de la idea de otros hombres. Descartes quiere sefialar con
que, a partir de la idea que tiene de si mismo no seria absurdo que pudiera crear la idea de otros hombres (
se parecieran a él, incluso aunque no existiera hombre alguno en el mundo. En esta tercera meditacion
Descartes, parece haber mostrado que uno mismo podria ser la causa de que existieran en él ideas que se
refieren a las cosas corpéreas, a los angeles y a otros hombres parecidos a él. Ademas de estas ideas, dic
tiene en él una idea que representa a una substancia infinita, independiente omnisciente y omnipotente. Se
refiriendo aqui a la prueba gnoseolégica de la existencia de Dios.

Meditacién Cuarta

Segun Descartes, que dios existe, seria el momento en intentar averiguar sobre la certeza de las cosas
materiales. A estas alturas de sus Meditacion, Descartes, unicamente esta seguro que es una subtancia
pensante y que Dios existe. Sobre las demas cuestiones sigue estando presente aun la duda. Desde el mo
gue la existencia de Dios esta demostrada, la hip6tesi del genio maligno parece desaparecer ya que no pue
ser atribuidos de Dios ni la malicia ni la necedad. Ahora bien si Dios deja de ser un genio maligno, entonce:
siempre que se vea de un modo claro y distinto, la certeza de cuestiones referida al mundo de la aritmética
de la geometria, la duda deberia desaparecer.

El porqué nos equivocamos y cometemos errores es el tema central de la 42 meditacién, afirma Descartes
existe en nosotros una facultad de juzgar que hemos recibido de Dios. Si apliacaramos esa facultad para
pensar unicamente en Dios, no nos deberiamos equivocar. Pero cuando la aplicamos hacia nosotros mism
las cosas, entonces surgen innumerables errores. Para explicar la causa de los errores, aun habiendo sido
creados por Dios, hay dos cuestiones. La primera hace referencia al hecho de que existe en él una idea
positiva de Dios como ser perfecto. La segunda a la cuestion de que, ademas de esa idea positiva de Dios,
también existe en él una idea negativa con base en la nada o no-ser. Descartes, dice situarse como algo
intermedio entre el ser perfecto y el no—ser. El que Descartes se sienta como algo intermedio entre la
perfeccion y el no—ser de nada le sirve para justificar que la causa del error no reside en la perfeccion divin:
sino en la participacion que él, como ser pensante, tiene de la nada. Esta imperfeccidon explica que la cause
error no provenga de Dios, si no de su imperfecta facultad para enjuiciar lo verdadero. El error para Descar
Nno es unicamente una pura negacioén sino que es tambien una privacion. Esta idea implica la falta de algo e
un ser que no es perfecto y que, en este caso, representa la ausencia de una capacidad de juicio que le lle



siempre a descubrir lo verdadero.

La respuesta a esta pregunta son las siguientes ¢, como es posible que Dios haya creado una obra imperfe
en este caso al ser humano, que comete errores a la hora de juzgar? Y sus respuestas son las siguientes:
respuesta, de Descartes a esa cuestion de por qué Dios lo ha creado como algo imperfecto le sitia como u
hombre moderno que aume ya el desgajamiento existente entre el mundo de la Filosofia y el de la teologia.
corresponde a la Filosofia, afirma Descartes, investigar acerca de los motivos que llevaron a Dios obrar de
modo u otro. La 22 respuesta, es mucho mas profunda y demoledora, si ho es labor de la filosofia preocupa
por analizar los motivos vy los fines del obrar de Dios, ¢qué sentido tiene gue la ciencia fisica postule la
existencia de causas finales? negar la importancia de las causas finales implica cuestionar la filosofia
aristotélica—tomista, predominante aun en la epoca de Descartes.

Descartes deja claro la causa del por qué es un ser que comete errores, no puede basarse en el conociemi
de los fines del obrar de Dios. La Unica via posible de analisis es el intentar buscar una respuesta a esta
cuestion partiendo de si mismo e investigandose a si mismo. Segun Descartes son dos causas las que exp
el por qué cometemos errores. El intelecto y la voluntad. El intelecto es unicamente la facultad que nos
permite percibir las ideas. La voluntad es unicamente la facultad que nos permite hacer o no hacer una cos
Del mismo modo que el nintelecto es en uno algo exiguo y finito mientras que en Dios es inmenso e infinito:
la voluntad , parece ser algo inmenso en uno mismo, Y aunque en Dios la voluntad es mucho mayor que er
hombre, lo cierto es que no parece ser mayor formal y estrictamente considerada. Este parecido entre volul
divina y humana segun Descartes, el gue estemos hechos a imagen y semejanza de Dios.

La capacidad de querer representa la voluntad, considerada en si misma no es causa de nuestros errores.,
capacidad de concebir representada aqui por el intelecto tampoco es causa de nuestros errores.

Meditacién guinta

La quina meditacion sefiala , si seria posible conocer algo cierto sobre las cosas materiales, acerca de las
cuales sigue existiendo la duda. Pero algo se interpone en el camino de la investigaciéon de la certeza de la
cosas materiales. Y es que Descartes descubre que, ademas de la existencia de las cosas materiales pare
existen en él ideas que se refieren a ese cosas. Las ideas que se refieren a esas cosas no existen como tal
cosas sino como realidades puramente inmateriales presentes en el pensamiento y que representan a cose
gue sucede es que tales ideas representan cosas que no necesariamente tienen que existir. Las ideas exis
el pensamiento y se refieren a las cosas que pueden ser claras y definidas u oscuras e indefinidas.

Las ideas a las que se refiere Descartes existen en el pensamiento y se refieren a cosas que puede ser que
tengan una existencia real fuera de él y que, sin embargo, no se puede decir, por ello que sean nada. El
ejemplo del triangulo sirve para hacer referencia a una cosa que no tiene existencia real fuera de él mismo
gue, sin embargo , no podemos decir de él que sea nada. Posee una determinada naturaleza inmutable y €
gue no ha sido creada por la mente y que sin embargo se puede demostrar varias propiedades suyas comc
sus tres angulos son iguales a dos rectos. Descartes se pregunta ahora partiendo del hecho de que tiene ic
en su pensamiento que se refieren a cosas que no ve como existentes en la realidad, y que sin embargo, s
algo; si no seria posible obtener sobre esta base otro argumento para demostrar la existencia de Dios. La ic
de pensar en Dios no implica necesariamente que exista. La existencia no tiene porgue ir necesariamente
unida a la esencia. Pero en el caso del ser absolutamente perfecto estamos ante una excepcion a la regla.
Dios, en tanto ser perfecto, su esencia implica hecesariamente su existencia. Y tal existencia no puede ser
unicamente mental, si lo fuera entonces no seria lo mas perfecto ya que le faltaria la existencia real. La
existencia de Dios hace desaparecer la duda sobre la certeza de las cosas materiales y de las verdades
matematicas. La duda deja de tener sentido demostrado que Dios existe y al ser consciente de que existen
cosas evidentes a las que puede llegar a través de la razén. La hipoétesis del genio maligno desaparece al
demostrar la existencia de Dios este se convierte ahora en un Dios ho engafiador. Por ultimo se debe decir
segun Descartes, nos dice que Nada podriamos concer antes de conocer a Dios. Pero esta afirmacion



contradice su propia filosofia ya que ha sido esta la que le ha hecho llegar a la conclusién de la exitencia de
Dios.

Meditacién sexta

Con el objetivo de averiguar la certeza de las cosas materiales, Descartes investiga primeramente sobre la:
diferencias que existen entre la imaginacion y la inteleccion, cuando imaginamos un triangulo no solamente
suponemos que es una figura comprendida en tres lineas sino que tambien vemos esas tres lineas. Esto es
que Descartes llama imaginar. Cuando pensamos en un quilogeno, juzgamos que es una figura que consta
mil lados con las misma certeza que hemos juzgado que un triangulo tiene tres. A eso Descartes lo llama
pensar. Otra de las diferencias que existen entre estos dos conceptos es que la imaginacion no es algo ese
porque aungque no tuviéramos imaginacion no dejariamos de ser substancias pensantes.

Descartes teniendo como base a los sentidos intenta descubrir alguna prueba que nos demuestre que ellos
los que nos permiten saber con certeza acerca de la existencia de las cosas materiales. En el estudio de lo
sentidos recuerda haber creido que estos parecen ser los responsables de ponernos en contacto con los
miembros de nuestro cuerpo.

Desde aqui hasta el final de este texto, pertaneciente a la 62 meditacion, Descartes deduce una serie de
verdades que considera como evidentes, gracias a que Dios existe. La primera es que esta seguro que él €
cosa que piensa. La segunda, es que esta seguro que Su CUerpo es una cosa extensa. La tercera es que e:
seguro que el alma y el cuerpo son realidades diferentes. La cuarta es que esta seguro que el concepto de
extensioén es una cualidad primaria que pertenece por si misma los cuerpos. La quinta de esas verdades es
esta seguro que existe en él una facultad pasiva que le permite sentir y recibir ideas. La sexta es que esta
seguro que en él una facultad activa que le permite producir y crear ideas, y por ultimo la séptima de esas
verdades es que esta seguro que existen cosas corporeas que causan en uno las ideas y de que éstas son
semejantes a tales cosas.



