HISTORIA DE LA FILOSOFIA

Filosofia

1. Naturaleza, hombre y sociedad en el pensamiento griego
1.1 Naturaleza y logos en la filosofia presocratica

1.2 La autoexperiencia moral de Socrates

1.3 Platon

1.3.1 La naturaleza del alma y su relacién con el cuerpo
1.3.2 Conocimiento y realidad

1.3.3 Etica y politica

1.4 Aristoteles

1.4.1 Naturaleza y causalidad

1.4.2 Virtud y felicidad

1.4.3 El caracter comunitario del bien

2. Racionalismo y empirismo

2.1 El Renacimiento: ciencia y humanismo en el origen de la modernidad
2.2 Descartes

2.2.1 Raz6n y método: criterio de verdad

2.2.2 La estructura de la realidad: las 3 sustancias

2.3 Locke y Hume

2.3.1 Critica al innatismo y al concepto de causa

2.3.2 Origen y constitucion de la experiencia

2.3.3 El emotivismo moral de Hume

3. Filosofia de la llustracion

3.1 Caracteristicas generales de la llustracion

3.2 Historia y progreso en el pensamiento ilustrado



3.3 La idea de contrato en la constitucion del Estado moderno
3.4 Kant

3.4.1 Juicios sintéticos a priori

3.4.2 Limites del conocimiento

3.4.3 Formalismo moral

4, Crisis de la razén especulativa

4.1 Marx

4.1.1 Concepto de alienacion

4.1.2 Critica a las ideologias

4.1.3 Teoria materialista de la historia

4.2 Nietzche

4.2.1 Critica a la tradicién socratica—platénica y a la dialéctica
4.2.2 Voluntad de poder

4.2.3 Nihilismo y sus formas

4.2.4 Transvaloracion moral y el ideal del superhombre

5. Raz6n vital y comunicativa

5.1 Ortega y Gasset

5.1.1 El raciovitalismo

5.2.2 El hombre como ser histérico

5.2 Habermas

5.2.1 Conocimiento e interés

5.2.2 Raz6n y comunicacion

1. Naturaleza, hombre y sociedad en el pensamiento griego.—
1.1 Naturaleza y logos en la filosofia presocratica.—

Antes del s. VIl a. C. nos encontramos el mito como forma de pensamiento en la antigua Grecia.

El mito puede ser definido como un conjunto de leyendas imaginativas y fantasticas que narran el origen de
universo, la situacién del hombre y el final de los tiempos en los que volvera a existir la felicidad perdida al



comienzo de éstos; pero del mismo modo, el mito es una actitud intelectual en la que se produce una
personificacion de las fuerzas de la naturaleza, es decir, se dota de voluntad y personalidad a los elemento
naturales. Asi por ejemplo, en la mitologia griega hay un Dios del mar, otro del Viento, ... Estos dioses actU:
segun su voluntad y capricho.

Hacia el s. VIl a. C. se produce el nacimiento del pensamiento racional. Hay quién lo atribuye a la
genialidad griega. Sin embargo, tuvieron lugar una serie de cambios sociales, econémicos e ideolégicos qu
motivaron este nacimiento.

« CAMBIOS SOCIOECONOMICOS.- La sociedad griega era en principio una sociedad
aristocratica y guerrera, sociedad donde la nobleza poseia la tierra, dirigia los ejércitos, ... La
economia estaba basada en la agricultura, existiendo el trueque como Unica forma econémica de
intercambio. Esta sociedad esta regida por unos valores propios de una sociedad aristocratica comc
linaje, el éxito y la fama. Alrededor del siglo VII a. C. se produce una revolucién sin precedentes en
desarrollo de las técnicas de navegacion, lo cual propicia que se desarrolle explosivamente el
comercio. El poder econémico es arrebatado a la nobleza por los comerciantes (sustituyéndose la
aristocracia por la democracia), se reemplaza el trueque por el dinero y aparecen las primeras
ciudades o polis.

« CAMBIOS IDEOLOGICOS.- La sociedad griega carecia de libros sagrados y de un sistema de
ensefianza organizada, por lo cual es facil de transformar ideolégicamente. Hasta esa época cada ti
poseia su propia mitologia diferente (e incluso se descubrieron nuevas mitologias a medida que se
colonizaban nuevas ideas), que se intentaron unificar en una mitologia general en libros como la
lliada o la Odisea de Homero. Asi se llegd a un escepticismo en la mentalidad popular, ya que si
existian tantas mitologias diferentes es muy probable que todas fuesen falsas, creandose un vacio
ideolégico. Ademas, existe otro elemento que sélo aparece en la mitologia griega: la idea de destinc
(fuerza superior a la voluntad de los hombres y de los dioses y que determina aquello que
necesariamente tiene que ocurrir). El paso del mito al logos se produce, junto a todos los elementos
gue hemos visto anteriormente, cuando se convierte o transforma la idea de mito en la idea de
necesidad légica o ley natural.

Tanto la idea de destino como la idea de necesidad l6gica constituyen la fuerza mayor de la naturaleza, ya
no pueden ser cambiadas por nada. Sin embargo, mientras que la idea de destino es algo incognoscible, la
de ley natural es cognoscible. El pensamiento mitico esta basado en lo aparente, cambiante y multiple,
mientras que el pensamiento racional estd basado en lo que realmente son las cosas, la permanencia y la
unidad.

DESTINO LEY NATURAL
(Incognoscible) (Cognoscible)

- Aparente - Profundamente (ser)
- Cambiante - Permanente

— Multiple - Unidad

Estas tres caracteristicas —permanencia, esencia y unidad—, llamadas coordenadas logicas, se obtienen
mediante el empleo de la razén, despreciando el conocimiento sensorial que nos muestra la realidad como
algo aparente, cambiante y multiple.

Con los griegos aparece la idea de naturaleza (physis) a la que se puede atribuir 2 significados:



 El conjunto de todas las cosas
« La esencia de las cosas

Practicamente todos los filésofos presocraticos coinciden en distinguir en la naturaleza las siguientes ideas

» Es un kosmos, un orden en oposicion al caos
» Es dindmica, cambiante, estd en continuo movimiento
» Presenta unos movimientos intrinsecos, una animacion y leyes propias.

Como hemos dicho se intenta definir la naturaleza como algo permanente y Unico; se persiguen unas leyes
principios explicativos —a ser posible uno sélo pues la naturaleza es algo Unico— que explique dicha realida
Ese sera el gran problema al que se enfrentaran los filésofos griegos, ya que es preciso explicar una
naturaleza dindmica, cambiante, a través de una ley que no puede estar sometida a dicho cambio, ha de
ser inmutable, pues de lo contrario no la podriamos conocer. Este principio explicativo del universo, de todz
la realidad, serda el arché. Cuando se identifica el arche con un solo objeto estamos ante una filosofia monis
si ademas se explica todo se denomina panteista.

La idea del arche comprende 3 aspectos:

 Origen explicativo de la naturaleza, de donde se conforman todos los seres. Los griegos conciben e
universo como algo eterno, y para explicar su origen se ha de recurrir a algo que prevalezca a travé
del movimiento: para unos sera el aire, para otros el agua, ...

« Sustrato, de lo que estan compuestos todos los seres.

« Causa, que expligue el movimiento o cambio.

La primera escuela presocratica que nos encontramos es la de los milesios, sobre el s. VIl a. C.; a ellos se
debe las primeras identificaciones del arche. Distinguimos:

» Tales de Mileto. Sostiene que el arche es el agua, que a través de distintos procesos de condensac
y rarificaciéon produce ola multiplicidad

» Anaximenes de Mileto. Identifica el arche con el aire.

» Anaximandro de Mileto. Probablemente el menos convencido del caracter racional del
conocimiento, identifica el arche con algo indeterminado, al que denomina apeiron, algo que no
podemos entender o conocer.

Cronoldgicamente posterior, s. VI a. C., es la escuela de Pitdgoras. Pitagoras, tras estudiar matematicas er
Egipto regresa a Grecia donde funda una escuela que, por su caracter esotérico y cerrado mas bien puede
considerarse como una secta.

Introducen las matematicas como la estructura del universo. En un principio observaron que la realidad
tiene un comportamiento matematico: se pueden medir fendmenos, se observan proporciones, ... Llegan a
conclusion de que el orden del Universo es matematico; y como todo lo matematico puede reducirse a
nameros, llegaron a la conclusién de que el arche de las cosas son los nimeros.

Segun los pitagéricos los nUmeros aparecen en parejas, por lo que afirman que la naturaleza es algo dualis
noche-dia, macho—-hembra, ... Todo se organiza por parejas de la que destacan par—-impar.

Finalmente asignan a cada cosa un namero. Por ejemplo, al Universo, por considerarse perfecto, se le asig
el nimero 10, que para los griegos era el nUmero mas perfecto. Por eso el Universo habria de estar formad
por una gran masa de fuego, que es el sol, rodeado por 9 planetas que giran en érbitas circulares.

Entre los siglos VI-V a. C. nos encontramos con la figura de Heraclito de Efeso. Parte del dinamismo y



movimiento del Universo, movimiento que, sin embargo, segun él, no nos lleva al caos, sino que esta
sometido a un orden, armonia o ley: la dialéctica. Esta es consecuencia del equilibrio que se produce entre
lucha de contrarios. La dialéctica es pues, segun Heréclito, el arche explicativo del Universo, que represent
mediante el fuego.

Parménides de Elea, coetaneo de Heréclito, sostiene, sin embargo, tesis contrarias a las de éste.
Partiendo de unas afirmaciones a primera vista evidente:

« lo que es existe
« |0 que no es no existe,

llega sin embargo a unas conclusiones bastante peculiares:

« el movimiento no existe, puesto que es el cambio de una cosa que es a otra que no es, o viceversa.
« la diversidad no existe, porque si existiera mas de un ser, uno no seria el otro y el otro no seria el
primero.

El arche sera por lo tanto un ser inmévil y Unico; es pues, el tnico filésofo griego que niega el movimiento.

Sin embargo, hay que explicar un movimiento que parece evidente. Para ello Parménides dice que existen
vias de conocimiento, la via de los sentidos o la opinidon (doxa) y la via de la razén o la verdad (aletheida). |
sentidos nos engafan hasta el punto que nos parece que existe el cambio. Sin embrago, la razén nos pued
demostrar que el movimiento es algo imposible.

Tuvo dos discipulos, Zendn de Elea y Melisso de Samos que demostraron racionalmente la imposibilidad d
movimiento mediante aporias, razonamientos de los cuales si admitimos los fundamentos tenemos que
admitir las conclusiones.

De la unidad no puede surgir la pluralidad, porque supondria el paso del ser al no ser. A partir de Parménid
los filésofos adoptan el pluralismo, es decir, admiten una pluralidad de realidades que existen desde siempi
que por lo tanto son eternas.

El primer pluralista fue Anaxagoras (s. V a. C.), segun el cual la realidad esta formada por unas particulas
gue denominé homeomerias, que traducido literalmente significa todo esta en todo y participa de todo.

Para explicar el cambio de estas particulas, el movimiento, nos habla de un nous o entendimiento universal
una realidad espiritual, divina, que imprime el movimiento a esta particulas provocando su mezclay la
creacion de sucesivos y eternos mundos. Es un concepto muy importante, pues es la primera vez que apar
la idea de una realidad divina.

Sin embargo, una vez llegado a este punto no acierta a completar sus teorias: ¢,cre6 esa realidad divina las
particulas?, ¢ es eterna?, ...

Recurre entonces a una segunda explicacién mediante el éter, homeomerias especiales en eterno movimie
gue imprime éste movimiento a las restantes. Anaxagoras pues se debate entre el finalismo y el mecanicisr

Demdcrito de abdera (s. V a. C.), recibe su influencia de los planteamientos de Parménides: existe una Unic
realidad en el Universo, pero esa realidad no tiene por que ser esférica. Para él los atomos o particulas que
forman el Universo tienen multitud de formas y son eternos, multiples desde la eternidad.

Para explicar el movimiento, Demacrito afirma que es precisamente el no ser, el hecho de que el no ser no



exista, lo que explica el movimiento. Expliguemos esta idea: el no ser significa la ausencia, el vacio, un vac
gue sirve como campo de accion para que se produzca el movimiento, para que el &tomo se dirija a éstas
zonas y se combine. EI movimiento no surge en un momento determinado, es eterno.

¢ Existe algin orden, una realidad que le confiera una finalidad? No, segin Demdcrito el Universo no tiene
finalidad externa ni esta sometido a un Dios. Se define pues totalmente por el mecanicismo: para él los
movimientos se producen al azar.

1.2 La autoexperiencia moral en SAcrates.—

Sobre la segunda mitad del s. V a. C. se empieza a producir en Grecia (sobre todo en Atenas) la llamada
llustracion Griega.

Nos encontramos con el siguiente contexto histérico—social:

De un lado nos encontramos Atenas, donde se desarrolla un proceso de democratizacién durante el poder
Solén, Terristocles y, sobre todo, Pericles. esta democratizacion se fundamenta en 2 principios:

* Isonomia, o igualdad de todos ante la ley.
* Isogoria, o igualdad de todos ante las urnas.

Como drganos o instituciones de la vida democratica cabe distinguir el consejo de los 500, la Asamblea
Popular y los Tribunales Populares.

Nos encontramos dentro de la sociedad con diferentes grupos:

« Ciudadanos libres, constituyen en Atenas el 20%, con derecho al voto y al gobierno a través de algL
de las instituciones.

* Metecos, otro 20%, libres pero sin derecho al voto.

* Esclavos, el 60% restante, sin derecho a libertad ni voto.

En total constituyen unos 200.000 habitantes.

De otro lado, en Esparta se erige un sistema aristocratico, en constante pugna contra Atenas para la
consecucion de la hegemonia en la peninsula helénica. En este sentido se libra la Guerra del Peloponeso,
la que Esparta logra la hegemonia e imponer el sistema aristécrata.

Dentro de este contexto surge la filosofia de los sofistas y Sécrates.

Sofistas significa literalmente sabios y era el titulo que se daban a si mismo un conjunto de pensadores que
florecen en la segunda mitad del s. V y que tienen en comudn 2 caracteristicas:

« Incluyen disciplinas humanisticas entre sus ensefianzas (retorica, derecho, moral, politica, ...), Gtiles
para el ejercicio del poder, puesto que sus ensefianzas estaban orientadas normalmente a hijos de
comerciantes ricos.

« Son los primeros profesionales de la ensefianza.

Nos encontramos ante 2 principios basicos en su filosofia:
» Escepticismo (la verdad absoluta no existe) y relativismo (aunque la verdad exista, no podria ser

conocida), cuyos principales representantes son Gorgias de Leontini y Protagoras de Abdera,
respectivamente.



« No validez del lenguaje o la palabra para llegar a la verdad.
Como causas de su aparicién podemos destacar:
« CAUSAS FILOSOFICAS:

- La vision externa de la filosofia desde los Milesios les muestra un panorama desconcertante y
contradictorio: el movimiento frente a la estaticidad, la unidad frente a la multiplicidad. Se llega a la idea de
gue lo méas probable es que estas teorias sean falsas, y que una nueva teoria no tiene por que ser verdade
conduciéndoles al escepticismo.

— Por una propia evolucioén interna de la filosofia presocratica. (Por ejemplo, las teorias de Demécrito
llegan a puntos que no se pueden rebasar: no podemos predecir las combinaciones de los atomos, los cuel
resultantes, ...)

« CAUSAS POLITICAS Y SOCIALES: Comerciantes y mercaderes pagan mucho dinero para prepara
a sus hijos para el ejercicio del poder.

Protagoras, sofista griego, en su escrito Sobre la verdad expresa su principio EI hombre es la medida de
todas las cosas, asercién que lo sitia en el origen del relativismo subjetivista manifestado también en su
afirmacion acerca de la imposibilidad de conseguir una verdad universal y absoluta para todos los hombres

Los razonamientos de Gorgias, englobados en los llamados sofismas (razonamientos que parten de una id
de su contraria, por lo que forzosamente han de ser verdaderos), le llevan a la conclusién de que la verdad
existe, pero que si existiera no podria ser comunicada por medio del lenguaje ya que este carece de valide:
para encontrar la verdad.

Segun Gorgias, a partir de conceptos de Parménides, si una palabra es un ser, no puede representar a alg
no es ella misma, a un no ser. Asi mismo, si s un no ser y representa a algo que no es ella misma no tiene
valor de verdad. Por tanto, la palabra no puede llevar a la verdad, y como es el Unico instrumento que tiene
hombre para conseguirla, definitivamente no podemos llegar a la verdad.

Del mismo modo, si partimos del dinamismo de Herclito, nos encontramos con que todo cambia
continuamente, los significados varian y por tanto las palabras no tendran valor de verdad.

Asi Gorgias atribuye nicamente a la palabra un valor de convencer, de engafiar, un valor puramente retéri

Estos planteamientos engafosos, los sofismas, son los que se encuentra Sécrates, del que no tenemos nir
libro pero que conocemos a través de Platdn, su discipulo en cuyos dialogos representa. Fundamenta su
filosofia en la busqueda de principios que guien al hombre, fundando el intelectualismo moral, que influira
en toda la filosofia occidental.

A pesar de surgir en la época de los Sofistas presenta unos planteamientos distintos:

* No cobraba por sus ensefianzas.

» No le gustaba hacer largos discursos como los Sofistas, sino dialogos, ya que éstos admiten
cuestiones, observaciones, ....

* No cree en el escepticismo ni en el relativismo, sino que persigue el ya nombrado intelectualismo
moral.

La obra de Sécrates se reduce a 2 aspectos:



« Critica al relativismo moral sofista. Para hacer frente al relativismo —la palabra no tiene valor de
verdad-, Socrates afirma que la palabra o el lenguaje no significa cosas concretas o determinadas,
sino que se refieren a un concepto universal, no a cosas existentes. Es muy importante, pues es la
primera vez que aparece el concepto de lo universal. Por tanto, la justicia, la virtud, ... no tienen
sentido pleno al no reducirse la palabra a cosas concretas.

 Creacion del intelectualismo moral. Si ya habia negado el escepticismo y el relativismo, Socrates
tiene que introducir una nueva forma de entender la verdad. Afirma que sin el conocimiento no exist
la virtud: solamente el que sabe es justo. Como explicar entonces el hecho de que en ocasiones el
ignorante actlie rectamente, con justicia, mientras que el sabio no. Para Socrates existen 2 tipos de
conocimiento:

De estas formas de conocimiento Sdcrates sostiene que la mas importante que tiene el hombre es la Poies
ya que le permite producir, crear.

La felicidad para Socrates surge cuando podemos realizar la virtud, la justicia, y para alcanzarla necesitam
conocerla.

El método Socratico para llegar al conocimiento es la mayéutica, arte de alumbrar espiritus. Distinguimos:

 IRONIA. Mediante una serie de preguntas confunde al interlocutor, le lleva a la contradiccion y le conduc
a aceptar su ignorancia. (Solo sé que no sé nada)

» Después de aceptada su ignorancia, hace descubrir al interlocutor las verdades que lleva en si. Les insta
para que piensen y generen los conceptos morales universales, y, por tanto, validos para todos.

1.3 Platén
1.3.1 Naturaleza del alma y su relacién con el cuerpo

Platon fue un gran discipulo de Sécrates que crea su escuela en Atenas y que fue a su vez maestro de otrc
grandes fildsofos como Aristételes.

Su obra mas importante son los dialogos, entre los que destacan: Fedon (inmortalidad del alma), Timeo
(Generacion del Universo), Republica (Teoria de las Ideas), Sofista, Gorgias, ... La ensefianza mediante
didlogos la copia de su maestro Socrates, y es a través de dicho personaje donde generalmente expone su
ideas.

Como hemos dicho es en el Fedon donde Platén expone sus ideas sobre el alma. Todos los fildsofos grieg
admiten la existencia del alma, aungque hay fundamentalmente 2 planteamientos:

 El alma como principio de vida. De esto se desprenderia que: todos los seres vivos tienen alma,
perece al morir los seres y que esta unida substancialmente o naturalmente al cuerpo.

» El alma como principio de conocimiento. Por el contrario, si atendemos a esta postura, el alma seria
propia Unicamente del hombre, eterna o inmortal y unida accidentalmente o de manera antinatural c
el cuerpo.

De estas 2 concepciones Platdn elige la 22.
Para Platon existen 2 ambitos:

» Mundo o ambito fisico (aiszetos on): Mutable, perecedero, engafioso, falso, ...
* Mundo o ambito de las ideas (ontos on): Lo realmente real, inmutable, eterno, simple...



De acuerdo con estas nociones el alma pertenece al muno de las ideas mientras que el cuerpo pertenece ¢
ambito fisico.

Platon esté influido en el concepto de transmigracion de las almas de los Pitagéricos, para los que el alma
algo que al morir el cuerpo se transmite a otro ser. Segun Platon las almas pertenecieron al &mbito de las i
donde estuvieron en contacto con ésta (en mayor o menor medida, de ahi que haya una jerarquia de almas
almas mas virtuosas fueron las que estuvieron mas en contacto con las ideas superiores de virtud, justicia,
En un momento dado estas almas se unen con un cuerpo para purificarse de una forma temporal; a través
informacién de los sentidos que el cuerpo le suministra de la realidad fisica, burda imitacién del de las ideas
el alma recuerda estas ideas: es la anamnesis o teoria del recuerdo.

Para Platon existen en el hombre 3 almas, o tres partes de una misma alma (nunca lo dej6 claro), que son:

» Alma racional (razén). Destinada al conocimiento de las ideas. Es la superior, y, parece que quiso
decir, aunque tampoco esta claro, que es la Unica inmortal. Le dio una localizacioén fisica en la cabe:
y una virtud, la prudencia.

» Alma irascible (fortaleza). Voluntad, fortaleza o animo del hombre para superar los problemas y
alcanzar las finalidades. Segun Platon esta situada en el pecho y tiene la virtud de la fortaleza.

» Alma concuspicible (apetito). Es la mas baja del hombre. Esta constituida por sus deseos y
necesidades basicas. Esta situada en el vientre y tiene la virtud de la templanza.

Gracias a estas 3 virtudes se controla el cuerpo, y a la vez el alma racional controla las otras 2.

Platon representd estas almas en el mito de Fedro como un auriga (el alma racional) tirado por 2 caballos,
uno blanco noble, docil y fuerte (alma irascible) y otro negro, rebelde, perturbador, insurrecto, ... (alma
concupiscible).

1.3.2 Conocimiento y realidad.-

Platon representa la vuelta a la preocupacion por una explicacion racional de la naturaleza que, desde los
presocraticos durante 50 afios (con el escepticismo y relativismo de los sofistas y Sécrates), habia estado
abandonada. Asi, replantea cuestiones de fil6sofos presocraticos, sobre todo de Demécrito y Anaxagoras.

Demdcrito afirmaba que eran las combinaciones al azar, en desorden, de las homeomerias lo que daba lug
un Universo en orden; dichas combinaciones eran imprevisibles y no las podemos conocer. Platén ve en es
una traicién al ideal griego de verdad y elabora una teoria segln la cual el orden del Universo no puede sur
del desorden y en la que critica a Demacrito por considerar que el Universo no se puede conocer.

El primer elemento que conforma la teoria platénica de la realidad es el Demiurgo: inteligencia ordenadora
del Universo, al que le da estructura y una finalidad. De esta palabra surgira la idea de demonio al que la
filosofia cristiana afiade connotaciones malignas; proviene de la idea de Nous de Anaxagoras.

El segundo elemento, recogido de Demdcrito, es la idea de espacio o chora: la materia cadtica y
desordenada, eterna, dinamica con movimiento desordenado desde siempre. En esto se diferencia de
Anaxagoras porque este afirmaba que las homeomerias en principio forman un orden al que el Nous imprin
movimiento.

El demiurgo tiene que tener algo del que copiar o plasmar en el mundo fisico: las ideas, entidades de
existencia real, inmutables, eternas, simples y verdaderas; son originales de Platén, aunque influido en
parte por SGcrates. estan jerarquizadas y en la cuspide encontramos la idea de uno—bien-belleza.

Las coordenadas logicas para la explicacion de la realidad —permanencia, esencia y unidad-, tan ansiosarr



buscadas por los griegos, quedan claramente identificadas por Platén con las ideas, conocidas por medio d
razon.

Del mismo modo, el espacio caético y dinamico se identifica con lo aparente, cambiante y multiple, conocid
por el medio de los sentidos.

El conocimiento mediante los sentidos y la razén son heterogéneos, es decir, tienen caracteristicas y origer
diferentes, y mientras que los sentidos nos conducen al error, la razén nos lleva a la verdad. Platén recoge
estos planteamientos de Parménides (de sus ideas de doxa y aletheida)

Los sentidos nos suministran informacién del mundo fisico que, mediante la anamnesis, revive del alma la
contemplacién de las ideas. El mundo de las ideas es muy dificil de conocer y el hombre s6lo participa de é
en cierta medida. El conocimiento de las ideas, segun Platén, requiere de estos pasos:

» Conocimiento de las mateméticas.

* Si se posee dicho conocimiento se produce la ascension dialéctica, proceso mediante el cual vamos
avanzando por la jerarquia de ideas, llegando cada vez a ideas mas superiores que van englobando las
anteriores; en la cuspide de esta piramide esta la idea de uno—-bien-belleza. Esto sélo pueden conseguirl
los sabios, filésofos, ..., que han de ser segun Platén los gobernantes.

En el momento en el que el hombre alcance esta cuspide, se producird la iluminacion, es decir, todas las id
participaran de la idea uno—bien-belleza.

Se hace mas compleja la estructura del Universo. Si para los fildsofos presocraticos el arche era origen,
sustrato y causa, para Platén:

« el origen son las ideas.
« el sustrato es el espacio
* las causas son:
- la causa eficiente 0 agente es el demiurgo
- la causa material es el espacio
- la causa final son las ideas
- la causa ejemplar son también las ideas.
1.3.3. Etica y Politica.—
Platdn, al igual que su maestro Socrates, hace frente al relativismo moral sofista: afirma que la justicia si
puede ser definida pues existe por si misma al ser una idea mas. Para Platén la justicia consiste en el perfe
ordenamiento de las 3 almas, es decir, cuando cada una desarrolla las virtudes que le son propias:
« el alma racional, la prudencia
« el alma concupiscible, la templanza
* el alma irascible, la fortaleza

Cuando esto ocurre, se llega a la felicidad a través de la virtud.

Los fundamentos del pensamiento politico de Platdn aparecen reflejados en un modelo de sociedad utépice
en su dialogo la Republica. Sus 2 principios basicos son los siguientes:

10



« Correlacion estructural entre el alma y el Estado. O sea, para Platon la estructura del Estado se ha
de corresponder con la estructura del alma. De este modo distingue en todo Estado 3 clases:

- Los gobernantes, identificados con el alma racional.

- Los guardianes auxiliares encargados de la defensa del Estado, correspondientes al alma irascible.

- Los productores, en relacién con el alma concupiscible.

» Organizacién funcional. Cada uno de los anteriores grupos sociales a de tener su funcion y

desarrollar una virtud que se correspondera con la parte del alma con la que la hemos relacionado.
Asi:

- los productores tendran que tener templanza o moderacién

- los guardianes auxiliares, fortaleza.

- los gobernantes, prudencia.

Las causas de que dichos grupos sociales han de atender a su funcion y virtud especificas son:

— una simple razén de caracter practico: si cada uno se dedica a aquello para lo que ha sido preparado
obtendremos mejores resultados.

— una razoén de caracter tedrico: solo existira la armonia cuando las funciones estén bien determinadas.

Por consiguiente, la justicia social consiste en la realizacién de las funciones propias de cada grupo y que
cada grupo social sea consecuente con la virtud que le es propia.

Dado que la prudencia proviene del conocimiento se pueden obtener 2 conclusiones:

* los gobernantes han de ser los sabios, porgue la justicia se desprende, como las demas ideas, de I
idea de bien, que s6lo puede ser alcanzada por aquellos que hayan realizado una ascension a las i

superiores.
 cuando el sabio llegue al poder hay que abolir las leyes, porque éste en cualquier momento tomara
las determinaciones adecuadas al conocer realmente el concepto de justicia.

En cuanto a una posible finalidad del Estado, para Platdén esta consiste en educar a los ciudadanos en la
justicia y la virtud, con lo que conseguiran la felicidad.

Asi, disefia un sistema educativo en el que distingue 2 etapas:

» Una educacion obligatoria, comuin a todos que alcanzaria mas 0 menos hasta los 20 afios. Esta
comprenderia la musica (para permitir el control del hombre sobre las partes inferiores del alma) y |
gimnasia (para el control del cuerpo)

» Una segunda etapa destinada sélo a los futuros gobernantes (de los 20 a los 35 afios), a la que se
accederia por sorteo. Constaria de 2 fases: una primera de aprendizaje de las matematicas, y una
segunda, la dialéctica o conocimiento de las ideas superiores.

Plantea la igualdad absoluta entre hombres y mujeres para acceder a cualquier posicién social. Afirma

ademas que la clase de los gobernantes y de los guardianes auxiliares no podian tener propiedad privada r
familia, para evitar que el egoismo y la ambicion los convirtiera en tiranos.

11



Platon posteriormente renuncia a una parte de estos planteamientos utdpicos en dialogos como Las Leyes
Politico. Asi afirma que es muy dificil obtener sabios de esta forma (por sorteo) y, por consiguiente, es muy
dificil encontrar quién gobierne las polis; de ahi deduce la necesidad de mantener las leyes. No obstante,
mantuvo siempre la afirmacion de que debe ser la raz6n la que gobierne y que el Gnico medio que nos puet
llevar a la justicia, y por tanto la felicidad, es la educacion.

1.4 Aristételes.—
1.4.1 Naturaleza y causalidad.
Aristételes realizo6 la siguiente divisidn de las ciencias tedricas:

» Fisica, cuyo objeto de estudio son los seres sometidos a movimiento y que tienen existencia real .

» Matematicas, cuyo objeto de estudio son los seres no sometidos a movimiento y que no tienen
existencia real.

» Filosofia primera, ontologia o teologia, cuyo objeto de estudio son los seres no sometidos a
movimiento y que tienen existencia real.

El tema de la naturaleza es tratado por Aristoteles tanto en la fisica como en la ontologia. En general, sigue
planteamientos platénicos, pero difiere en la teleologia o finalidad del Universo.

En Platén, la finalidad del Universo es una finalidad externa, esta en el mundo de las ideas, que el demiurg
intenta plasmar: es precisamente la idea de bien. Se trata pues de una finalidad externa o teleologia
inmanente.

Aristételes, sobre todo en sus estudios de biologia, llega a la conclusién de que cada ser tiene un orden, ur
plan interior, su funcién en la naturaleza. Se separa pues en este aspecto de Platdn, pues defiende una
finalidad interna o teleologia inmanente. Deja de un lado, aunque sélo por el momento, el mundo de las ide

También se ocupa del movimiento o cambio. Ya vimos como Parménides dice que no es posible el
movimiento, porque supone el paso del ser al no ser. Platon lo soluciona afirmando que el mundo realment
real, el de las ideas, es inmutable, aunque el mundo fisico irreal aparezca como cambiante y dinamico. En
cierto sentido da la razén a Parménides porque sigue admitiendo que el movimiento no existe en el mundo
real.

Aristételes introduce una distincién para poder explicar el movimiento. Asi el NO SER puede ser:

« Absoluto: lo que no se es y no se puede llegar a ser. Ej.: Una piedra no es un nifio ni puede llegar a
serlo.

 Relativo: lo que no se es pero se puede llegar a ser. Ej.: Un nifio no es un hombre, pero en el futuro
sera.

El cambio en el no ser absoluto no es posible, pero si en el no ser relativo, y supondra el paso de lo que se
ahora —lo que se es en acto— a lo que se puede llegar a ser —lo que se es en potencia-.

Distinguio6 2 categorias:

» Sustancia: aquello que existe por si mismo. Ej.: Cuando decimos Ese arbol es, le estamos
atribuyendo una esencia o ser.

 Accidentes: aquello que no existe por si mismo sino que se manifiesta en un soporte o sustancia.
Estos accidentes son: cualidad, cantidad, accién, pasién, habito, situacion, relacion, lugar, modalida
Ej.: Ese arbol es viejo, a la esencia o ser del arbol le estamos atribuyendo un accidente.

12



De acuerdo a esta clasificacion, Aristételes distinguié 2 tipos de movimiento o cambio:

« Cambio Accidental: En el cual permanece una sustancia, desaparece un accidente y aparece otro
nuevo. Puede ser: cambio cuantitativo (cambia la cantidad), cualitativo (cambia la cualidad) o local
(cambia la localizacién)

e Cambio Sustancial: Se produce un cambio en la sustancia.

Analizando el movimiento nos encontramos con que siempre intervienen estos elementos:

» Algo permanente, la materia Ultima: materia indeterminada en potencia. Es indeterminada porque
siempre es en potencia y, por tanto, puede convertirse en cualquier otra cosa.

 Algo desaparece, una sustancia: un accidente que en un momento dado adopta la materia.

« Algo que aparece, una sustancia nueva: un nuevo accidente o forma que adopta la materia.

Asi, en un momento dado, los cuerpos estan constituidos por la asociacién intima de materia y la forma:
constituye la llamada teoria hilemaérfica de la materia.

La forma es también, segun Aristoteles, principio de actividades y operaciones. Es decir, de acuerdo con la
forma, la materia tendra unas determinadas actividades, que permitiran catalogarla en distintas especies. E
lo que llamo6 naturaleza —el conjunto de operaciones que le son propias segun la forma sustancial-.

La asociaciéon entre forma y materia es, en oposicion con Platon, natural. La forma es interna, propia,
intrinseca de la materia: presentan una unién intima que denominé Synolon.

Aristételes define la forma y la materia como causas intrinsecas, entendiendo por causa cualquier elementc
gue sirve para explicar un proceso. Sin embargo, con estas causas intrinsecas no podemos explicar todos |
procesos, y afiade unas causas extrinsecas: causa agente o eficiente (aquello que produce el cambio o
movimiento) y causa final (finalidad del proceso).

En los seres naturales, o seres vivas, coinciden la causa formal, agente y final, y ésta es la actualizacion de
las formas, es decir, todos los mecanismos bioldgicos (herencia genética, perpetuacion de la especie, ...) tit
como objetivo transmitir la forma. Volvemos pues a la nocidn de teleologia inmanente, a una finalidad
intrinseca.
1.4.2 Virtud y felicidad.
Recordando los planteamientos de Platon, vemos que existen 2 nociones de alma:

 El alma como principio de vida. Por tanto, existira un alma vegetal, un alma animal y un alma

humana.

 El alma como principio de conocimiento. En éste caso so6lo existira el alma humana.
Para Aristoteles el alma individual no es inmortal, y defiende una unién natural entre cuerpo y alma. Sin
embargo, en semejanza con las ideas de Platén, afirma que existe un alma comin o entendimiento a todos

seres de una misma especie (un alma humana, un alma canina, ...), que si es inmortal.

Las ideas de Aristételes sobre la felicidad parten de la afirmacion de que ésta constituye el fin de todo ser
humano.

Pero, ¢ qué es la felicidad? Podemos encontrar 2 respuestas distintas:

« Lo que cada uno considera individualmente.

13



 Es igual para todos los seres humanos.

Aristételes, al igual que Platén, se define por ésta segunda opcién, identificando la felicidad con la virtud. Le
concreté como la realizacion de las actividades que le son propias o especificas a cada ser, de acuerdo
con su naturaleza. Aparece pues aqui la teleologia inmanente, pues si la felicidad es propia de la naturalez
de cada uno, ésta se ha de buscar en si mismo, en lo que lo distingue de los demas.

En el caso del ser humano, como la actividad especifica del hombre es el pensamiento, la plenitud y la
felicidad aparecera cuando se dedique a la actividad contemplativa. Todos los seres humanos tienen la mis
naturaleza, de ahi se deduce gque la felicidad sea la misma para todos los hombres.

Sin embargo, Aristoteles se da cuenta que el hombre no es sdlo razén, y que por tanto la felicidad humana
limitada. Esto quiere decir que necesita tener cubierta previamente unas determinadas necesidades: tanto
bienes corporales, como externos —dinero, ...— 0 virtudes morales.

¢, Qué constituyen para Aristételes las virtudes? Son habitos, disposiciones duraderas, que nos permiten
actuar en la vida eligiendo el TERMINO MEDIO en relacién a nosotros mismos. Aclarando el concepto

de término medio, hemos de decir que Aristoteles representd siempre la virtud como término medio (mesot:
de dos vicios, uno por exceso y otro por defecto. Hemos de constatar también como subjetiviza en cierto
modo las virtudes (término medio EN RELACION A NOSOTROS MISMOS). Distinguimos 2 grupos de
virtudes:

* Virtudes morales (o virtudes éticas)

« Virtudes intelectuales (o virtudes dianoéticas). Normalmente no consideramos el hecho de destacar
intelectualmente como una virtud; sin embargo, Aristételes si lo hace, tanto por influencia del
intelectualismo moral de Sécrates, como por el hecho de considerar la virtud como término medio
entre 2 opuestos, que hace que quién la posee actle con excelencia, de la mejor forma posible.
Cuando alguien realiza correctamente, de forma excelente, una actividad intelectual, se debera pue:
una virtud intelectual.

Para encontrar el término medio entre esos dos extremos por exceso y por defecto utilizamos la prudencia,
gue puede entenderse como el saber practico o el buen juicio. Aristoteles destaca esta virtud, junto con la
justicia, por encima de las demas.

La justicia constituye para Aristételes un elemento fundamental en las relaciones interhumanas. Distingue 2
conceptos de justicia:

« Justicia general o legal, que consiste en el cumplimiento de las leyes.

« Justicia particular, que consiste en dar a cada uno lo suyo. Dentro de esta justicia particular
distinguimos a su vez la justicia aritmética (cumplimiento de los contratos que existen entre los
hombres) y justicia geométrica (otorgar a cada uno segun los métodos propios).

1.4.3 Caracter comunitario del bien.

Aristételes trata el aspecto comunitario del bien en 2 libros: la Etica a Nicomaco (partes VIl y IX) y la
Politica.

Destaca la amistad como elemento fundamental para obtener el bien de forma comunitaria. De ella dice qu
puede considerarse como una virtud, o al menos, relacionada con éstas, y que es deseable para todo homt
nadie la va a rehusar. Se define como cualquier relacion que esta fundamentada en la solidaridad o en el
afecto. De todo esto se desprende que el hombre es un ser social por naturaleza.

14



Distinguimos 3 tipos de amistad:

* por placer
* por utilidad
* por bien

Las 2 primeras desaparecen cuando desaparece el placer o la utilidad, de modo que la verdadera amistad
amistad por bien, ya que es la Unica enraizada en la naturaleza humana.

El hombre no puede desarrollar las virtudes ni la felicidad si no es en sociedad, por 2 razones:

* Sin la sociedad no sobreviviria, ya que, en principio, careceria de los bienes fundamentales.
* Sin las leyes sociales nunca alcanzaria las virtudes.

El desarrollo politico que Platén planted de una forma utépica se basaba en un gobierno ideal, en el que
guedaba reflejada la estructura misma del alma. Aristoteles no imita esta formar de pensamiento tedrico pa
después intentar aplicarlo en la practica, sino que sigue un procedimiento deductivo:

» Realiza un estudio y analisis de las Constituciones existentes.
» Deduce la Constitucion mas perfecta y aplicable a la practica.

Realiz6é un estudio bastante extenso de las Constituciones existentes y distinguié 3 grandes grupos de forrn
de gobierno:

» Monarquia: Gobierno de uno solo.
« Aristocracia: Gobierno de los mejores
» Democracia: Gobierno de la multitud

Todos estos sistemas deben buscar el bien y la felicidad de todos. Cuando esto no ocurre aparecen
perversiones o degeneraciones:

» La Monarquia da lugar a la Tirania
« La Aristocracia da lugar a la Oligarquia
« La Democracia da lugar a la Demagogia

Aristételes insinla que el gobierno ideal puede ser el de una clase intermedia. De cualquier forma, afirma g
cualquier forma de gobierno es buena si respeta la felicidad, el bien y utilidad de todos.

Un gobierno que actie correctamente ha de cumplir;

* Esté de acuerdo con la naturaleza humana.
» Esté de acuerdo con las condiciones histéricas concretas que se dan.

Posteriormente precisé estos criterios:

 Procure la prosperidad material y la vida virtuosa del ser humano llevandole a la felicidad.

 El n° de ciudadanos no debe ser demasiado alto ni demasiado bajo: ha de haber un término medio.

« El territorio que posea el Estado ha de ser el adecuado para que vivan de una forma prospera sus
habitantes.

» Ha de perseguir que el talante de los ciudadanos sea la inteligencia y la valentia.

» Que el Estado procure una educacion obligatoria, tanto en periodos de guerra como en periodos de
paz, que persigue que los ciudadanos sean libres mediante el ejercicio de la virtud.

15



» Que el poder esté en mano de los mas ancianos ya que esto supone un principio légico de
subordinacién de los mas jovenes.
» Que haya una distincién de funciones en el Estado.

Como diferencias con Platén, no predicé una comunidad de propiedad y de familia entre los gobernantes.
COMENTARIO DE TEXTO
Etica a Nicomaco (libro 1) de Aristoteles

La ética a Nicomaco constituye una de las 3 obras de Aristdteles —junto con la Etica a Eudemo y Gran Etice
en las que eleva a la ética a la categoria de disciplina filoséfica y realiza un examen de relaciones entre la \
tedrica y la vida practica.

Parece que su nombre se debe a un hijo del fil6sofo, a quién va dedicada la obra, o tal vez a su padre,
Nicomaco de Estagira, Médico de Filipo. El libro representa el tltimo estadio del pensamiento moral de
Aristételes; sus caracteristicas principales son la firmeza de pensamiento y el caracter sistematico y metédi
de conjunto. No en vano, esta destinada a fines didacticos y debi6 ser profesada en el Liceo. En este sentic
no coincide con Socrates en el planteamiento de sus obras en forma de dialogo, aunque como veremos
posteriormente comparte en gran medida su Intelectualismo moral.

Sefalemos algunos perfiles generales del libro. La felicidad es considerada como el fin supremo de la
actividad humana, y la virtud es definida como un término medio entre 2 extremos; las nociones de lo
voluntario y lo involuntario, analizadas con precision, permiten conocer mejor la naturaleza propia de la
virtud. Un minucioso estudio de las principales virtudes muestra un notable conocimiento de los aspectos Ir
diversos de la psicologia practica: una distincion fundamental opone las virtudes intelectuales (como la
prudencia) a las virtudes morales (fuerza, templanza, justicia).

La obra consta de 10 partes o libros, que tratan de los siguientes temas:

* Felicidad y relacién con la virtud

* Estudio de las virtudes

» En los capitulos 1°-5°, responsabilidad moral y proaieresis. Del capitulo 6° al 12°, descripciéon y
justificaciéon de varias virtudes.

 Continda con la descripcién y justificacién de virtudes.

 La justicia

» Prudencia y virtudes dianoéticas

» En los capitulos 1°-10°, continencia e incontinencia. Capitulos 11°-14°, teoria del placer.

« Estudio de la amistad, su naturaleza, propiedades y efectos

 Contintia con el mismo tema del libro anterior: la amistad

» Vuelve al tema inicial, contrastando ahora placer y felicidad y mostrando como ésta ultima radica en la
contemplacién de Dios.

Centrémonos ahora en el libro Il que nos proponen comentar. Como se ha dicho, explica la naturaleza de I
virtud humana, su definicion como término medio, que ha de ser buscado a través de la frénesis, prudencia
moderacion, y en relacién con el placer y el dolor —ya que la accién humana esta seguida de éstos
sentimientos—. Estudiando las virtudes llega a la conclusion de que no son ni meras pasiones ni facultades,
sino disposiciones adquiridas y permanentes, modos de ser. Como resumen, hemos de tener en mente la
definicion de virtud a la que llega Aristételes: La virtud es una disposiciéon voluntaria adquirida que

consiste en un término medio, en relacién con nosotros, entre 2 vicios —uno por exceso y el otro por
defecto—, definida por la razén y en conformidad con la conducta de un hombre consciente.

16



2. Racionalismo y empirismo.—
2.1. El Renacimiento: ciencia y humanismo en el origen de la modernidad.

El Renacimiento hemos de entenderlo como consecuencia de la crisis del siglo XIV que significa el fin del
feudalismo y el comienzo del mundo burgués. Le Golf afirma que esta crisis se debe al limite de la tecnolog
medieval (artesania) para responder a las nuevas necesidades que se le plantean.

Hacia 1300 o 1350 surge una crisis social por las epidemias de peste: las gentes se refugian en los burgos
produciéndose una concentracion de la poblacién. Se estanca y paraliza la agricultura debido a esta reducc
de la mano de obra por las epidemias y las migraciones.

Ante esta situacion, el régimen feudal (basado en el pacto entre el sefior y el vasallo por el cual éste le trab
la tierra y el sefior le defiende) cae y el sefior feudal se ve obligado a comprar la mano de obra. Surge entol
la burguesia, concepto que en un principio se refiere a los habitantes de los burgos —ciudades— venidos del
campo, que paso a designar una nueva clase social que, frente a la aristocracia, busca la fuente de riqueza
el trabajo, bajo la afirmacion de que el hombre vale lo que produce.

Con los finales de la crisis, la poblacién demuestra una actitud de blsqueda y desarrollo de los deseos de
vivir. En este clima surgen una serie de fenébmenos:

» Fendmeno de movilizacion social: el hombre comienza a pensar que la condicion social es un
producto que hay que ganar.
» Fendmeno vertical social: la nobleza pierde paulatinamente valor, ganandolo la burguesia.

Marx afirmé que es en esta época cuando surge el capitalismo.

Las naciones modernas surgen con la burguesia y son un fenémeno burgués. El poder de los reyes va
creciendo en las ciudades, estando las monarquias amparadas por el capital burgués. La transformacién de
poder y el régimen feudal monarquico trae como consecuencia la unificacion de las leyes, que hasta entonc
eran multiples.

Un fendmeno fundamental de ésta época, y que se da preferentemente en el s XV, es la revolucion
tecnoldgica, que tiene unas consecuencias que cambian la historia:

« El invento de la brdjula, gue supone una nueva posibilidad de arriesgarse mas alla del espacio
conocido, abriéndose las posibilidades de los descubrimientos y de las colonizaciones.

« El telescopio, invenciéon de Galileo, contribuye de una forma decisiva el cambio de la concepcién de
mundo. El hombre se da cuenta de la infinitud del mundo y cambia su visién geocentrista por la
heliocentrista.

* La polvora, que supone la revolucion militar y la muerte de las costumbres caballerescas. Los
nuevos ejércitos, basados en el poder de la artilleria y tacticas de guerra y no en el potencial de
caballeria, son mucho mas costosos y sblo los reyes pueden mantener ejércitos poderosos, siendo
un factor mas que explica la perdida de poder de los sefores feudales.

» La imprenta, de Gltemberg, permite el comienzo de la cultura escrita, que hasta ahora habia estadc
restringida a los monasterios. Se desarrollan las Universidades, que pronto adquieren una especial
importancia para la secularizacion de la cultura.

El elemento que mas vigoriz6 a la economia fue el descubrimiento de nuevos mercados y la creacion de
nuevas industrias, posibilitado en parte por la caida de los turcos. Se crean ligas comerciales en los Paises
Bajos y las primeras colonias. Se crea el mercado de Africa y concluye el descubrimiento de América,
entrando nuevos productos y metales preciosos. Se comienza a implantar la industria metallrgica, relojera

17



cristaleria, que desbancan el predominio textil.

Todos estos cambios tecnoldgicos poseen una serie de consecuencias econdémicas, politicas e ideoldgicas
pero, especialmente, un cambio profundo de la actitud del hombre frente al mundo.

Con el Renacimiento aparece el naturalismo, que valora la naturaleza y la vida sensible; esto hace que se
dinamice el trabajo para poder gozar posteriormente de la naturaleza. Esta actitud naturalista aumenta la
curiosidad intelectual, la valoracién del lujo, los viajes, las exploraciones y todo lo que represente contacto
con lo natural. Se comienza a valorar el paisaje y a humanizar el arte. La cultura se va haciendo
progresivamente laica e independiente de la autoridad eclesiastica y de los dogmas religiosos.

Las pruebas de este naturalismo y de su cultura laica son:

« El cambio de la actitud respecto de la muerte. El sentido laico de la muerte iguala a todos los
hombres. La muerte se suele ver como un castigo, o un final o transito, de hay que haya que activar
energia para gozar lo maximo posible de la vida.

» El tema de la fama es la solucidn laica a la supervivencia. EI hombre medieval creia en el otro
mundo; la fama, en cambio, ser& la forma de sobrevivir tras la muerte en el Renacimiento.

« Aparece el tema de la fortuna. EI hombre medieval cree en la intencionalidad y providencia de Dios
en el mundo. En el Renacimiento la cultura se descristianiza y aparece las ideas de fortuna y
predeterminacion; la suerte guia al hombre y el azar vuelve a ocupar un papel importante.

» Hay una valoracion ética de la persona. El ideal de la vida no es ya seguir un modelo —como los
sabios helenisticos o los santos del cristianismo—, sino afirmar la propia personalidad y el propio
modelo de vida.

» Comienza la independencia del poder politico frente a los Papas, como consecuencia del refuerzo
del poder de los reyes tras la caida del régimen politico feudal. Los pensadores mas importantes
toman partido por la independencia de ambos poderes; no con la intencién de reforzar el poder de ¢
reyes, sino porgue piensan en el poder de la Iglesia como espiritual y no concreto, y, por lo tanto,
independiente del Estado.

El nicleo ideoldgico del Renacimiento es el Humanismo, que podemos definir como la nueva cultura

gue surge a partir del s XV que se centra en el hombre (antropocéntrico) y que tiene como finalidad al
hombre (antropotélico). Los temas mas importantes que desarrolla el humanismo son: El tema del sujeto y
de su libertad, la relacion del sujeto con Dios, y la relaciéon del sujeto con el mundo y la naturaleza. El
Renacimiento se va a destacar por la vuelta a los ideales grecolatinos y por la interpretacion libre de la Bibl

Como grandes humanistas podemos destacar: Leonardo da Vinci, Tomas Moro y Pico della Mirandola.
A ellos, sobre todo Pico, se debe la ruptura con la filosofia medieval. Asi destacamos los planteamientos:
» El hombre es capaz de hacer el bien por si mismo, frente a la naturaleza humana corrompida de la
filosofia medieval, que afirmaba que el hombre tiene tendencia al mal.
» El hombre se considera un ser autdnomo, que elige libremente su destino y acepta las
consecuencias de sus actos, frente a la filosofia medieval que afirma que el hombre sélo puede
salvarse por la gracia y fe divinas.

Vemos como hay una confianza plena en el hombre y sus capacidades.

Frente a esta revolucién humanista surge una reaccion: el protestantismo de Calvino, Zuinglio y Lutero;
sostienen que el hombre tiene tendencia al mal y que su destino es condenarse, negando todo tipo de liber

Como consecuencia, la filosofia confluye en 2 posturas:

18



« El hombre es bueno por naturaleza (J. J. Rosseau)
« El hombre es malo por naturaleza (T. Hobbes)

Hemos de destacar los sorprendentes avances en Astronomia. El sistema geocentrista ideado por Ptolome
modificado continuamente para ponerlo de acuerdo con la observacion, se habia hecho tan complicado que
absolutamente necesaria una interpretacion mas sencilla de los movimientos planetarios. En unos 100 afio:
sabio enciclopédico —Copérnico—, un observador incomparable —Brahe—-, y un matematico lleno de
imaginacion intelectual —Kepler- resolvieron el problema planteado 2000 afios antes por los griegos,
sustituyéndose el sistema de explicacidn ptolemaico por otro heliocentrista.

Los problemas mecanicos planteados por la nueva astronomia no podian ser resueltos por la mecanica de
Aristételes. Los aristotélicos vieron en este hecho una argumentaciéon contra la nueva astronomia, pero
Galileo y Newton demolieron sus objeciones con una mecanica cientifica moderna y ordenada.

2.2 Descartes (1596-1650)
Descartes es el padre de la filosofia moderna. Sus obras mas importantes son:

» Reglas para la direccién del espiritu.
* Principio de Filosofia

» Meditaciones metafisicas

» Discurso del método

Su filosofia surge en el siguiente contexto:

» Se ha producido ya una cierta ruptura con la filosofia medieval, pero no se habia planteado ain una
nueva forma de entender la verdad. Esta filosofia se va a basar en la confianza en la razén y la
consideracion de esta como algo interno del individuo.

e Se encuentra con el pensamiento religioso medieval, aunque ya sumido en una gran crisis. Para
Descartes la seguridad no proviene en principio de la seguridad que nos da el pensamiento divino, r
es algo externo como el pensamiento griego, sino que deriva de la certeza de la mente humana.

« Circunstancias de caracter social—politico. En esta época aparecen nuevas clases sociales y se
produce cambios muy profundos en la sociedad. Se tiene que crear pues una forma de conocimient
acorde a los nuevos tiempos y las necesidades de las nuevas clases sociales.

Intenta superar los 2 grandes prejuicios medievales en el tema del conocimiento:

 Autoridad de Aristételes, cuya forma de pensamiento se basa en los silogismos; consiste en aplicar
teorias generales a casos concretos: a partir de 2 premisas (una mayor o general y otra menor) van
obteniendo conclusiones y ampliando el conocimiento: El hombre es un ser racional; Luis es un
hombre. Luego Luis es un ser racional. Descartes se plantea la necesidad de un nuevo método ya c
los silogismos no nos permiten avanzar, creatr, ...

» Unién fe-razén, es decir, la verdad obtenida a través de la razén y de la fe coinciden.

2.2.1 Razo6n y método: el criterio de verdad.

Para Aristoteles habia diversidad de ciencias, y cada una de ellas se diferenciaba de las demas por un obije
formal propio y un método especifico; esto originaba distintos géneros del saber que, segun Aristételes eral
incomunicables. Por ejemplo: la aritmética y la geometria; la primera tiene por objeto formal propio lo
discontinuo; y la segunda, lo continuo; ambas eran incomunicables.

Sin embargo, Descartes rechaza tal principio de incomunicabilidad de los géneras, por considerar que el sa

19



humano no se diversifica por la distincion de objetos formales, pues siendo la razén una, el saber del homb
es uno sin admitir limites interiores. En el caso de la aritmética y la geometria, la comunicacién que
genialmente establecié Descartes, por medio de la geometria analitica, hizo posible la liberaciéon de la
matematica del sometimiendo a los sentidos motivado por los planteamientos intuicionistas de Aristételes.

La comunicacién de todos los saberes, fundamentados todos en los mismos principios, supuso el surgir de
toda una forma nueva de hacer ciencia, la ciencia moderna, y de un método Unico.

Ademas, la comunicacién de los saberes permitié que algunos ambitos del saber estancados por su
sometimiento al método de observacion sensorial (como la fisica), fuesen fecundados por procedimientos n
exactos y rigurosos. Asi, la geometria analitica sustituye una concepcion empirica del espacio, por una
concepcioén algebraica, es decir, meramente intelectual, que propicia la liberacién del pensamiento de su
vinculacion con lo concreto y particular. Esta es la esencia del racionalismo cartesiano, el pensamiento
separado e independiente de lo corpéreo. Para Aristételes hubiera sido absurdo hablar de un espacio real r
observable por los sentidos, o, al menos, no imaginable.

Una de las premisas del pensamiento de Descartes es la sumision a un método cuidadosamente elegido,
aungue esto no es ariginal, pues ya en Platon hay una gran preocupacion por los asuntos de método. En
Descartes nos encontramos con 3 momentos del método:

1. El método como camino de busqueda de la verdad: la duda metédica.

En primer lugar hemos de decir que Descartes no es un escéptico, no considera la duda como un estado
definitivo sino como una situacion transitoria para alcanzar la verdad: es una duda metédica y constructiva,
decir, como instrumento para superar la duda misma. Naturalmente no se propone dudar de cada una de le
ideas, algo imposible, sino que cuestiona cada uno de los fundamentos de estas ideas.

Para Descartes solamente podremos llegar a la verdad cuando se llegue a una realidad de la que no podar
dudar, algo de lo que tengamos absoluta certeza.

— Descartes comienza dudando de los sentidos, por un hecho patente: éstos me engafan alguna vez, lueg
de pensar que pueden engafarme siempre.

— Cuando suefio siento la existencia de las cosas igual que en la vigilia y, sin embargo, no existen. La
dificultad para distinguir el suefio de la vigilia presta la posibilidad de dudar también de la existencia de las
cosas. Sin embargo es cierto que, aln fuera del estado de vigilia, hay verdades que prevalecen, las
matematicas: Pues, duerma yo o esté despierto, dos mas tres seran siempre cinco, y el cuadrado no tendré
mas que cuatro lados.

— Descartes introduce un nuevo motivo de duda: la hipétesis de que puede que Dios haya puesto en mi me
estas ideas con la intencién de engafiarme. Pero existiria una posible objecién a esta hipotesis: podria rept
a la voluntad divina el querer engafiarme. Para evitar equivocos con la fe, Descartes sustituye la denomina
de Dios engafiador por Genio maligno, un ser todopoderoso que tiene la voluntad de engafiarme en todo lo
gue pienso. Con esta hipétesis ahora parece que no puedo tener nada por cierto sin correr el riesgo de ser
engafiado; incluso con las verdades matematicas puede ocurrir qgue haya querido que me engafie cuantas
sumo dos mas tres, o cuando enumero los lados de un cuadrado.

Con todo este proceso de duda , desarrollado en la 12 Meditacién Metafisica, Descartes persigue, como he
dicho, llegar a una verdad absoluta, eliminando los prejuicios (algo parecido a la ironia socratica).

Llegado a este punto, en la 22 Meditacion Metafisica, Descartes aplica la duda a la propia duda. Y es enton
cuando encuentra un elemento que prevalece a la duda. Si dudo que dudo es indudable que sigo dudando.

20



hecho de dudar, aunque me esté engafiando, siempre puedo tener la certeza de que estoy dudando. Y dud
engafarse implica necesariamente que estoy pensando; y si estoy pensando es indudable que estoy existie
Por tanto estamos ante la primera verdad indubitable, la de mi propia existencia como verdad pensante, a
partir de la cual va a construir todo el conocimiento:

Pienso, luego existo (Cogito, ergo sum)

Ya en su tiempo Descartes recibié la objecion de que el cogito era la conclusion de un silogismo -—a los que
precisamente Descartes quiere evitar en su intento de ruptura con la filosofia medieval- cuya premisa mayzt
(sobreentendida) seria todo lo que piensa existe, la premisa menor yo pienso, y la conclusion yo existo. Pel
Descartes no aceptd este planteamiento, ya que, segun él, cuando alguien dice pienso, luego existo, no infi
su existencia del pensamiento como si fuese la conclusion de un silogismo, sino como algo notorio por si
mismo, contemplado por simple inspeccion de espiritu. Ello es evidente, pues, si la dedujese mediante un
silogismo, tendria que haber establecido antes esta premisa mayor: todo lo que piensa es o existe. Y, muy
contrario, a esto ultimo llega por sentir él mismo en su interior que es imposible que piense si no existe.
Conviene resaltar como aqui Descartes sefiala que la idea de existencia es verdadera porque se le manifie
espiritu como algo notorio por si mismo. Este va a ser, como veremos en el siguiente apartado, el criterio d
verdad defendido por Descartes.

2. El método como criterio de verdad: la evidencia (claridad y distincion)

Es en la 22 parte del discurso del método donde Descartes establece su criterio de certeza.

Una vez establecida una verdad indubitable, a partir de la cual va a construir todo el conocimiento, Descart
realiza una profunda meditacién analitica del cégito: por él la duda desemboca en la evidencia de la realida
del pensamiento. El contenido inmediato del cAgito es la realidad existencial del sujeto pensante: la duda
puede afectar a todos los contenidos del pensamiento, pero no puede afectar al yo donde estos contenidos
estan. Intuimos la existencia de un yo cuya esencia es ser pensamiento. En esto precisamente consiste int
en percibir conexiones necesarias, evidentes. Para poder intuir conexiones necesarias entre ideas, es preci
gue éstas sean simples, pues sélo la relacién entre ideas simples puede ser también simple. Y sdlo de lo si
hay verdadera intuicién. El resto del conocimiento es deduccion.

Por tanto, se tiene certeza de toda verdad que se obtenga por medio de una intuicién clara y, ademas,
distinta.

Precisemos las nociones de claro y distinto para Descartes:
- Una idea clara es aquella que se presenta de forma manifiesta a un espiritu atento.

- Una idea distinta es aquella tan precisa y diferente a todas la demas que sélo comprende lo que
manifiestamente aparece al que la considera como es debido.

Nos encontramos con que Descartes realiza la siguiente divisién de las ideas:
» Segun su complejidad: — Simples: claras y distintas

— Compuestas: deduccion a partir de varias ideas simples.
» SegUn su origen: — Adventicias: provienen del exterior

- Facticias: provienen como resultado de otras ideas

21



- Innatas: pertenecen propiamente a la mente humana.

Para Descartes las ideas constituyen los elementos basicos del conocimiento: no conocemaos sino ideas. Y
considerarlas como dotadas de realidad, puede plantearse la cuestién de la causa de tal realidad, plantean
gue permitira, como veremos resolver la cuestiéon de la existencia de Dios.

3. El método como crecimiento organico de la verdad: reglas de crecimiento de la razén.

Las reglas del método de crecimiento de la razén las compendia Descartes en sus famosos cuatro precept
del correcto pensar, expuestos en el Discurso del Método. El primero expresa la necesidad de precaucion,
decir, partir de intuiciones claras y distintas para efectuar las posteriores deducciones, para garantizar asi |
fiabilidad del conocimiento. El segundo y el cuarto representan lo mas genuino del método matematico, pue
indican la necesidad de proceder por analisis y sintesis; para tener garantia de la verdad de nuestras sintes
hemos de asegurarnos que la union de una naturaleza simple con otra sea necesaria. El tercer precepto es
apelacion a la necesidad de proceder ordenadamente, un orden desde lo simple a lo compuesto.

La novedad de Descartes y su época esta en la entronizacién del método matematico. No es que la filosofi
extrapole para si el método matematico, sino que la metafisica tiene el derecho a hacer propio el método m
apto para el conocimiento humano. Y este método es, precisamente, el matematico. Pero entendiendo la
matematica no reducida a meros problemas matematicos, sino la matematica como aplicaciéon a la razén
(Mathesis Universalis, como dijo Descartes) y no al revés. Pero, ¢en qué estriba la superioridad del método
matematico? La superioridad proviene de la simplicidad de su objeto, dado que para Descartes el fundamei
de evidencia y certeza, esta, en que el conocimiento intuitivo es absoluto --—pues de lo simple, que es
conocido por si en su totalidad, no puede obtenerse falsedad alguna, pues el error proviene de la composic
es decir, del juicio-.

A partir de la intuicién de lo simple, se induce-deduce todo lo demas. Esta patente pues la renuncia de
Descartes a la logica clasica (silogismos aristotélicos), por considerarla como meramente explicativa de lo
sabido, no inventiva.

2.2.2 Estructura de la realidad. Teoria de las 3 sustancias.

Descartes comparte la misma definicion de sustancia de otros racionalistas: la sustancia es aquello que
existe por si mismo y no necesita de otra realidad para existir.

Para él existen 3 tipos de sustancias:

« Sustancia pensante —Res Cogitam-: YO
« Sustancia infinita —Res Infinita—: DIOS
* Sustancia extensa —Res Extensa—: CUERPO

1.— Sustancia Pensante

El mecanismo de demostracion de la sustancia pensante lo hemos visto ya con el andlisis del cogito. Todas
las caracteristicas que podamos atribuir al yo (cuerpo, alma, ...) s6lo nos queda, después de la duda, el
pensamiento: el yo es res cogitam, sustancia pensante.

...hallo que el pensamiento es un atributo que me pertenece, siendo el Unico que no puede separarse de m
S0y, YO existo; eso es cierto, pero ¢cuanto tiempo? Todo el tiempo que estoy pensando: pues quiza ocurrie
gue, si yo cesara de pensar, cesaria al mismo tiempo de existir. No admito ahora nada que no sea
necesariamente verdadero: asi, pues, hablando con precisién, no soy mas que una cosa que piensa.

22



2.— Sustancia Infinita

La demostracién de la existencia de Dios la realiza Descartes en su 3% Meditacién Metafisica. Descartes
recurre a Dios como garantia de verdad, puesto que hasta ahora su filosofia se habia quedado circunscrita
la idea del cogito, sin posibilidad de avance.

Descartes utiliza dos pruebas para demostrar la existencia de Dios:

- Prueba de la casualidad aplicada a la idea de Dios o infinito. Todos tenemos en nuestra mente la idea

de infinito, o Dios, que para él es innata. Esta idea no la puede haber generado el propio hombre puesto qu
es un ser finito, imperfecto. Por tanto, debe existir una causa que sea proporcional a la naturaleza de la
idea: Dios.

A continuacioén, Descartes se anticipa a posibles objeciones hacia este argumento y les pasa revista ofrecie
su refutacion.

La primera objecién vendria a sostener que la idea de infinito se podria formar a partir de la negacién de
la de finito. Pero para Descartes esto no es valido, puesto que la idea de infinito es mucho mas perfecta qu
idea de finito, al ser clara, distinta e innata.

Una segunda objecién podria ser que la idea de Dios podria ser materialmente falsa, entendiendo por
materialmente falsas a aquellas ideas que representan como siendo, algo que no es realmente. Descartes
rechaza esta objecion aduciendo que la idea de Dios es clara y distinta, y por tanto, verdadera.

La tercera objecién considerada por Descartes sostiene que la idea de infinito se podria formar partiendo
de una progresion infinita de la idea de finito. La respuesta de Descartes es clara: la idea que formariamos
de ese modo seria la de un infinito en potencia, pues cualquiera que fuese el grado de conocimiento que
consideraramos siempre se podria pensar un grado mas alto; pero la idea de Dios designa un infinito en ac
sin que pueda afiadirse nada a su perfeccion;

En cuarto lugar, Descartes se plantea, como posible objecién, la posibilidad de que mi propia existencia,
gue es evidente por el cogito, no implique otra existencia divina, como parece exigir la idea de infinito.
Habra, entonces, que preguntarse ¢ de donde proviene mi existencia?. Sin recurrir a la divinidad caben 3
posibilidades: 1) de mi mismo; 2) de mis padres, 3) de otra cosas menos perfectas que la divinidad. De mi
mismo no podria ser pues, entonces me habria otorgado todas las perfecciones que conozco, es decir, seri
Dios. De mis padres tampoco podria ser, porque en tal caso habria que preguntarse de nuevo de donde tol
estos la idea de infinito, si a su vez de sus padres, y asi infinitamente, lo que para Descartes no es licito (..r
puede procederse al infinito, pues no se trata tanto de la causa que en otro tiempo me produjo, como de la
que en el presente me conserva). Desechados el yo y los padres como posible causa de mi idea de infinito
mi yo mismo, queda por analizar si podria ser una concurrencia de causas, de manera que cada una de las
perfecciones que se atribuyen a Dios fuese representada en mi por una causa distinta, y de la confluencia ¢
todas esas causas distintas yo formaria la idea de Dios. Descartes declara imposible esta opcién porque lo
principal gue concibo en Dios es su unidad y su simplicidad, nocién que no puedo formar a partir de la
pluralidad.

— Argumento ontolégico. Realizada ya anteriormente por S. Anselmo, es retomada por Descartes en su 52
Meditacion Metafisica. La idea de Dios es la de un ser perfecto, es decir, de un ser mayor del cual no pued
ser concebido otro. La existencia es una cualidad de la perfeccién; por tanto, si Dios es perfecto tiene que
existir.

Recordemos que Descartes decia que las verdades matematicas eran siempre ciertas independientemente
gue estemos en estado onirico o0 no, al menos de que existiera un Genio Maligno que las hubiese puesto el

23



nuestra mente con la intencién de confundirnos. Logrado demostrar la existencia de un Dios Omnipotente,
gueda eliminada la hip6tesis del Genio Maligno, por contradictoria con la existencia un Dios Omnipotente.

Del mismo modo, tal Dios no podria engafiar al hombre, puesto que el engafio, el error, son un defecto, un
no-ser, que no pueden ser el resultado de la accién de un ser Omnipotente.

Por tanto, si Dios va a ser garantia de verdad, toda idea matematica, clara, simple, innata o evidente es
verdadera.

3. Sustancia extensa.

La demostracion de la existencia de la res extensa la realiza Descartes en la 62 meditacion metafisica. Su
demostracion es mas dificil porque la informacion de éstas nos proviene de los sentidos y ya vimos como
Descartes destaca en éstos su facultad de engafiar.

Partimos de que ya se ha demostrado la existencia de Dios y que cualquier idea clara y distinta es verdade
Descartes realiza los siguientes pasos para llegar a la demostracion de la sustancia extensa:

 Bastaria concebir clara y distintamente una cosa sin otra para estar seguros de que la una es difere
a la otra.

» Y0 sé que mi esencia es ser una sustancia pensante

» Pero yo tengo una idea clara y distinta de mi mismo como una sustancia pensante que no incluye la
extension; y por otra parte tengo una idea distinta del cuerpo, ya que éste es s6lo una cosa extensa
no pensante. Por tanto, mi alma (espiritu) es distinta a mi cuerpo y puede existir si él.

» Sin embargo, encuentro en mi mismo ciertas facultades como las de sentir e imaginar sin las cuales
puedo concebirme clara y distintamente pero ellas no pueden concebirse sin mi.

 Pero estas facultades (sentir, imaginar, ...) que no tienen su origen o causa en mi deben estar en ur
sustancia corpdrea 0 extensa y no en una sustancia pensante, ya que cuando imagino algo me refie
al cuerpo y considero éste por si mismo o bien a una idea que he percibido por los sentidos, pero yc
solamente soy una sustancia que piensa: el origen de esta facultad no puede estar en mi.

» Su causa de origen ha de estar en una existencia distinta de mi mismo porque las ideas que produc
imaginacion, la sensacién se me presenta en ocasiones sin gue intervenga mi voluntad. Por lo tanto
esta sustancia sera o un cuerpo o Dios.

« Pero como ya hemos demostrado que Dios no puede engafiar y Dios ha puesto en mi mente como |
clara y distinta que la causa de las ideas que provienen de la imaginacion y la sensacién son enviad
por las cosas corpéreas, queda demostrado que existen cuerpos extensos o corporeos.

2.3 Locke y Hume

Locke y Hume constituyen, junto a Berkeley, los maximos representantes del empirismo. Se conoce como
empirismo la doctrina filoséfica que se desarrolla en Inglaterra en parte del siglo XVIl y el siglo XVIIl,

y que considera la experiencia como la Unica fuente valida de conocimiento. Sélo el conocimiento

sensible nos pone en contacto con la realidad. Teniendo en cuenta esta caracteristica, los empiristas tomar
ciencias naturales como el tipo ideal de ciencia, ya que se basa en hechos observables.

John Locke (1630-1704) curs6 estudios de teologia, quimica y medicina en Oxford. Alli entr6 en contacto
con la doctrina escolastica y la teoria de Descartes. Es la formulacion clasica del empirismo inglés. Parte de
principio de que todo conocimiento, incluso el abstracto es adquirido, y se basa en la experiencia, rechazan
las ideas innatas. El objeto de conocimiento son las ideas, definidas como contenido del entendimiento vy si
ningln caracter ontolégico, ya que son el resultado directo de la sensacion o la reflexién (ideas simples), o
resultado de la actividad asociativa de la inteligencia humana (ideas compuestas). No representa un empiri
radical y acepta el conocimiento por demostracién, no fundamentado en la experiencia, (como la

24



demostracion de la existencia de Dios por el argumento cosmolégico o teleoldgico), y la validez de concept
originados por el sujeto (como los matematicos 0 geométricos).

Sus obras mas importantes son:

« Ensayo sobre el entendimiento humano
 Tratado sobre el gobierno civil
* La racionalidad del cristianismo

David Hume (1711-1776) estudi6é en un primer momento Derecho, pero pronto se dedicé a la Filosofia. Su
filosofia proviene a la vez del empirismo de Locke y del idealismo de Berkeley. Trata de reducir los
principios racionales (entre otros la casualidad) a asociaciones de ideas que el habito y la repeticion van
reforzando progresivamente., hasta llegar, algunas de ellas, a adquirir una aparente necesidad. Por lo tantc
leyes cientificas s6lo son para los casos en que la experiencia ha probado su certeza. No tienen, pues, car:
universal, ni es posible la previsibilidad a partir de ellas. La sustancia, material o espiritual no existe. Los
cuerpos no son Mas que grupos de sensaciones; el yo no es sino una coleccion de estados de conciencia.
fenomenismo.

Sus principales obras son:

* Tratado sobre la naturaleza humana.
« Investigacion sobre el entendimiento humano
« Investigacion sobre los principios de la moral

2.3.1 Critica al innatismo y al concepto de causa

El empirismo supone una critica a los racionalistas bajo el supuesto que la razén tiene caracter ilimitado, e
incluso el propio proceso irracional puede producir cualquier tipo de conclusion. La razén por si misma no
tiene fundamento y funciona a partir de supuestos. Por tanto, sélo se considera valido los conocimientos
adquiridos mediante la experiencia.

Recordemos que segln Descartes las ideas pueden ser innatas, adventicias y facticias. De todas éstas las
para Descartes confieren mayor fiabilidad son las innatas; a partir de éstas, los racionalistas fundamentan ;
realidad, demostrando la existencia del Yo, Dios y el mundo.

Los empiristas entienden por ideas todo aquello que es objeto de conocimiento; Locke incluira las
percepciones, mientras que Hume no. Tanto Locke como Hume admiten un subjetivismo del conocimiento
sostienen que no conocemos realmente la realidad, sélo las ideas sobre ésta.

Locke sostiene, contra la teoria de las ideas innatas de Descartes, que todos nuestros conocimientos tienel
origen en nuestra experiencia, tanto externa (a través de los sentidos), como interna (a través de la raz6n)
—para él, al nacer, nuestra mente es como una hoja en blanco que se ira llenando con nuestra experiencia-

Demuestra la inexistencia de las ideas innatas tanto tedricas como practicas en las partes 12 y 22 del Ensay
sobre el Entendimiento Humano. Afirma que si existieran ideas o principios innatos todo el mundo las
poseeria (nifios, idiotas,...) y ademas todos tendriamos los mismos conocimientos. La idea de Dios, por
considerarse innata, tampoco existira y por tanto no tenemos asegurado una certeza de verdad en las dem
ideas.

Locke respeta el cogito cartesiano: Pienso, luego existo. Por tanto, del YO tenemos certeza intuitiva.

Para demostrar la realidad extramental, recurre a la casualidad. De DIOS no tenemos una idea innata pero

25



existencia se puede demostrar mediante la casualidad, porque es el creador del mundo y de nosotros; tene
pues certeza demostrativa. Del MUNDO tenemos la certeza de que es la causa de nuestra impresiones; se
trata pues de una certeza sensitiva.

Hume representa un empirismo mas radical. No acepta el concepto de ideas de Locke y Descartes, puesto
afirma que nuestro conocimiento se basa en:

* Impresiones, obtenidas mediante los sentidos.
« ldeas, copias o representaciones de las impresiones.

El criterio de certeza de las ideas para Hume es simple: una idea sera verdadera cuando provenga de una
impresion, cuando podamos sefalar la impresion de la que proviene.

Segun este criterio podremos tener certeza de las ideas actuales que se correspondan a una impresion, o
aquellas ideas coincidentes con impresiones pasadas.

No tenemos pues certeza de las ideas futuras puesto que carecemos de impresiones. Aln asi, en nuestra \
cotidiana creemos tener certeza de lo que pueda suceder en el futuro:

Lluevella calle se mojara

Lo que hacemos es que establecer una conexién necesaria entre 2 hechos: se han de producir unos hecha
(efecto), porque antes se han producido otros (causa). Pero si aplicamos estrictamente el criterio de verdad
advertimos ninguna condicion necesaria y por lo tanto no podemos tener certeza de que el hecho sera ciert
Lo que ocurre es que tenemos una sucesién de impresiones anteriormente repetidas, pero que es
incomprobable que vuelva a suceder.

Y aunque esto nos pueda ser (til en la vida cotidiana, dice Hume, lo que no podemos hacer de ninguna fort
es utilizar la casualidad para pasar de una impresion a algo de lo que carecemos de impresiones. Por ejem

Dios es la causa de nuestra existencia

Nuestra existencia Dios
EFECTO CAUSA
Impresion Algo de lo que no tenemos impresién

Y como no tenemos ninguna impresién del YO, DIOS o el MUNDO, no es valido el argumento de casualida
y por lo tanto no podemaos tener certeza de que existan.

Para Hume sélo podemos quedarnos en una sucesion de simples fendmenos: es pues fenomenista.
2.3.2 Origen y constitucion de la experiencia.
Para los empiristas, el origen de nuestro conocimiento es la experiencia.

Las ideas de las sustancias con las que nosotros tenemos contacto son incognoscibles, pero dichas sustan
han de existir puesto que son la causa y la unidad de las cualidades sensibles.

Supongamos que tenemos ante nosotros un objeto cualesquiera; de él podemos percibir unas determinada
cualidades: su color, su olor, el tamafio,... Pero lo que realmente no podemos llegar a percibir es la esencia
ese objeto, su sustancia. ¢ Sera ese objeto la suma de las cualidades perceptibles (sabor, color, olor, ...)? N
porque podremos cambiar algunas de esas cualidades y seguir teniendo la misma sustancia (una rosa por

26



ejemplo seguira siendo una rosa aungue no huela, o aunque esté de color marchito). Sin embargo, nosotro
imaginamos que hay una estructura, igual para todos las rosas, que es el soporte de las cualidades sensibl
que le da unidad y a la vez es causa de dichas cualidades sensibles.

Hume no acepta las mismas nociones de idea y casualidad, lo que le lleva a afirmar que la existencia de la
sustancia es indemostrable; para él los fundamentos de la experiencia seran distintos, aungque coincida con
otros empiristas en que el limite de nuestro conocimiento es la experiencia sensible.

Hume hizo una distincién entre 2 modos de conocimiento, aunque dejando claro que cualquier conocimient
proviene en Ultima instancia de la experiencia:

» Relaciones entre hechos: se expresan mediante juicios de hecho o juicios sintéticos, es decir,
aguellos en los que lo que se define o predica del sujeto no esta contenido en el concepto de dicho
sujeto. (Ejemplo: Pedro viste una camisa azul. El vestir una camisa azul no esta implicito en el
concepto de Pedro)

» Relaciones entre ideas: se expresan mediante juicios analiticos, que son aquellos en los que lo que
se define o predica del sujeto esta incluido en el concepto mismo, de tal manera que de afirmar lo
contrario, no se respetaria el principio de no contradiccion. (Juan de la Vega es una persona. La
condicion de persona esta implicita en el concepto de Juan, de tal manera que si afirmamos lo
contrario, Juan no es una persona, estariamos cometiendo una contradiccion)

Aln asi, es cierto que los juicios analiticos no se relacionan directamente con las experiencia. Todas las
ciencias formales (I6gica, matematicas) estan formadas de juicios analiticos.

Admitiendo la distincion entre impresiones e ideas, partiendo del criterio de verdad (s6lo son verdaderas
aguellas ideas de las que podamos tener impresiones), y partiendo de que las ideas analiticas son el result
de procesos mentales sin relacion directa con las percepciones, llega a la conclusion de que el limite del
conocimiento no es como en Locke el conocimiento sensible unificado por las 3 sustancias (Yo, Dios,
Mundo), sino que nuestro conocimiento de la sustancia es invalido porque esta basado en la casualidad. P«
tanto, si rechaza las sustancias y el principio de casualidad, nuestra experiencia ho se puede constituir o
unificar. Solamente, dice Hume, podemos captar la continuidad o contigtiidad de las impresiones a través
de la memoria, y conocer fendmenos que no mantienen entre si una conexion real. Con esto estamos
negando la ciencia, basada en el principio de casualidad (asighar a todo efecto una causa) y reducimos
nuestro conocimiento de la realidad a meras impresiones aisladas. Llegamos pues a una postura escéptica
constituye una corriente filoséfica denominada fenomenismo.

2.3.3 El emotivismo moral de Hume.

Esta influido por Newton, coetaneo, fundador de la fisica moderna. Hume, al igual que Newton habia hechc
con la fisica, pretende la creacion de una ciencia del hombre, del conocimiento humano.

De esta perspectiva es donde Hume estudia la moral. Sus posturas se pueden resumir en 3 planteamientos
recogidos en su Tratado sobre la Naturaleza Humana, donde concreta posturas de anteriores fildsofos com
Shaftesbury y Hutcheson:
» La razon no fundamenta nuestros juicios morales porgue cualquier cddigo moral se puede reducir
a un conjunto de juicios, en los cuales se da una aprobacién o desaprobacion; es decir, los juicios
morales determinan nuestra conducta.

Hasta ese momento, sobre todo la filosofia griega, la virtud se habia identificado con la razon.

 La razén no determina nuestra conducta ni la prohibe.

27



Recordemos que para Hume la razén puede clasificarse en relaciones entre ideas y relaciones entre hecho
Pues bien, ninguna de las dos va a determinar nuestra conducta, la una por no tener en si misma aplicaciol
concreta, al reducirse a meros universos intelectuales que no se contradicen y que vamos desarrollando; la
porque por mas que observemos un hecho objetivo en la realidad no podemos apreciar el bien ni el mal.

* De las dos afirmaciones anteriores podemos deducir que los juicios morales no provienen de la
razon. Para explicar de donde provienen los juicios morales, Hume afirma que objetivamente no
tenemos impresiones de la virtud o del vicio, y que éstos provendran pues de algo subjetivo: los
sentimientos.

Por tanto reduce a un nivel emotivo la moral. Esta corriente se denomina emotivismo moral, corriente que
llega a nuestros dias a través del neopontivismo l4gico.

En ocasiones no tenemos la sensacion de que los juicios morales provengan de los sentimientos. Los
sentimientos son unos elementos que se suelen confundir con la razén frecuentemente; esto ocurre porgque
sentimientos no son controlables. Hume los considera como algo natural y desinteresado, al contrario de
Hobbes que defiende la tesis egoista. En estos sentimientos influyen los juicios morales; esta es precisame
su funcién, despertar un sentimiento en los demas.

COMENTARIO DE TEXTO
Discurso del método (partes Il y 1V) de Descartes

El Discurso del Método para bien dirigir la razén y buscar la verdad en las ciencias fue publicado el 8 de
junio de 1637 y fue escrito un afio antes, en francés, y no en latin, como pretende en principio el autor. En |
primera mencién que hace Descartes de él un afio antes de ser escrito, aparece como un simple prefacio a
Dioptrica y los Meteoros, 2 tratados de naturaleza cientifica. Posteriormente resuelve afiadir un tercer tratac
la Geometria, y en carta a su amigo Mersenne le habla de una ciencia universal capaz de elevar nuestra
naturaleza a su mas alto grado de perfeccion.

Hay criticos que sostienen que el autor no atribuyé al Discurso la importancia que le daria la posteridad, sir
gue lo consider6 tan sé6lo como la introduccion a 3 ensayos cientificos que tenian gran valor en si mismos. |
lo creemos, pero cualquiera que fuese la idea del autor, 3 siglos de evolucion cientifica filos6fica han
mostrado que el Discurso era algo mas que un prefacio.

Escrito en una prosa clara y elegante, este estilo sencillo oculta sin embargo una dramatica —aunque seren
meditacion sobre espinosos temas de la metafisica, gnoseologia y metodologia. De las seis partes que forn
el Discurso del Método, tan sdlo la primera, la segunda y la cuarta ofrecen real interés filoséfico; el resto
tiene interés en la medida que arroja alguna luz sobre las ideas contenidas en las partes mencionadas.

La primera parte de la obra se sientan las bases de una nueva teoria del conocimiento y se indica la ruta qt
ha de seguir la ciencia al liberarse de la teologia y de cualquier otro vinculo que le impidiera su constitucion
auténoma. Esto contrasta con la descripcién que hace Descartes, diciendo que en la primera parte se halla
diferentes consideraciones acerca de las ciencias, lo que puede servir de ejemplo de la engafiosa actitud d
modestia que asume Descartes en todo el escrito.

La segunda parte contiene las famosas 4 reglas del método, precedidas por una critica a la légica clasica,
en particular al silogismo, que revela la ruptura de Descartes con el pensamiento metodoldgico tradicional.

En la 42 parte indica como lleg6 a la primera verdad — pienso luego existo—, cOmo puede extraerse de esta

proposicion el criterio de verdad, y cual es la naturaleza de nuestra alma para rematar con la demostracion
la existencia de Dios.

28



En las demas partes, que, segun lo dicho, tienen una importancia meramente refleja, se examinan temas
diversos. En la tercera expone Descartes su moral provisional, cuestion que no volvera a tocar sino
accidentalmente en ninguna de sus obras posteriores. En la quinta, resume las cuestiones que contenia su
tratado sobre El Mundo —que decidio no publicar debido a la condena de Galileo—, y expone en particular la
constitucion y el movimiento del corazén, y la diferencia entre el alma humana y la de los animales. En la
sexta y Ultima parte nos dice el autor qué cosas juzga necesarias para proseguir en la investigacién de la
naturaleza y nos revela las razones que le impulsaron a escribir y publicar la presente obra.

Con el Discurso se inicia en rigor la filosofia moderna. Es cierto que los demas escritos de Descartes le
dieron una mayor significacion, pero, en verdad, todas las obras publicadas con posterioridad desarrollaron
ideas que estaban contenidas, a veces esquematicamente, en el Discurso. Puede tomarse pues este escrit
como expresion de la totalidad del pensamiento de Descartes.

El aporte del Discurso del método es mdltiple, pero admite su reduccion a dos elementos fundamentales:
afirmacion de la raz6n como criterio fundamental de verdad y fuente primera de conocimiento, y
descubrimiento de la conciencia como realidad primera y punto obligado de partida del filosofar. Por tal
razon, Descartes esta a un mismo tiempo a la cabeza de 2 movimientos fundamentales de la filosofia mode
el racionalismo y el idealismo. La influencia del pensamiento cartesiano en la filosofia contemporanea es
honda y extendida.

3. Filosofia de la llustracion.—
3.1 Caracteristicas generales de la llustracion.—

La llustracion fue un movimiento ideoldgico, no solamente de caracter filoséfico, sino cultural en el sentido
amplio, que impregnd todas las actividades literarias, artisticas, histéricas y religiosas. Se extiende y
desarrolla durante el siglo XVIII, que suele denominarse Siglo de la llustracién o Siglo de las Luces.

Tiene lugar en la época de las revoluciones liberales y burguesas; supone una critica realizada por las clas
medias ante el antiguo régimen y una concepcioén liberal y tolerante en todos los érdenes.

Los paises en los que tuvo mayor fuerza y relieve fueron:

« Inglaterra, donde se inicié. Tuvo un caracter empirista—epistemoldgico, cultivo las ciencias de la
naturaleza y cuestiones sobre la religién, en un espiritu de libertad y tolerancia, siendo los ilustrados
ingleses mas notables Newton, Boyle, Shaftesbury, Hutcheson y Mandeville.

 Francia. Las tensiones mas relevantes son de orden moral, de derecho (especialmente derecho
politico) y del progreso histérico; ilustrados franceses importantes fueron Bayle, Montesquieu,
Voltaire, Condornet, Diderot, D'Alambert, Condillac y Rosseau.

» Alemania. Se centrara en un andlisis de la razén, con la intencién de encontrar un conjunto de
principios que rijan el conocimiento de la naturaleza y orienten la accién moral y politica del hombre
estando representada por Lessing, Wolff, Baumgarten y, sobre todo, Kant.

Surge el lluminismo, coincidiendo con la implantacion politica de la clase burguesa, frente al oscurantismo,
un inmediato pasado caracterizado por la ignorancia del pueblo, que han aprovechado los principes. La
posicién iluminista es atreverse a saber, a ser racional, ante una época de ignorancia de la que el propio
hombre era culpable; es lo que Kant define como salida del hombre de una minoria de edad debida a él
mismo. En este sentido tenemos manifiestos como el Lessing, padre de la llustracion alemana, que afirma |
preferiria el esfuerzo de encontrar la verdad a tenerla ya en sus manos, o de D'Alambert, que afirma que he
una osadia del espiritu y que ha de surgir una actividad humana, no con fines destructivos, sino de sustituir
definitivamente la fe por la razo6n.

29



La obra mas importante es La Enciclopedia o Diccionario razonado de la ciencias, de las artes y de los ofici
Las caracteristicas del pensamiento pueden expresarse en los siguientes apartados:

« Autolimitacion rigurosa de la razén dentro de los limites de la experiencia, frente al innatismo y
dogmatismo cartesiano. En este sentido la llustracién supone una sintesis del racionalismo vy el
empirismo. Los planteamientos cartesianos por obra de Locke se reducen a los limites del hombre; |
razon no puede prescindir de la experiencia ni puede extenderse mas alla de los limites que la prop
experiencia tiene. Se combinan pues los datos provenientes de la experiencia, generalizandolos por
medio de la razén, pero sin ir mas alla de lo comprobable experimentalmente.

Esta autolimitacién se concreta en el método de Newton:
— No admitir nada a priori

— Partir de los hechos

— A partir de éstos, buscar regularidades.

 La razon ilustrada busca abordar todo aspecto o dominio de la realidad, intentando extender la
razon ilustrada al campo de la religién y de la politica. La fe absoluta en la razén es la base del
pensamiento ilustrado; se trata de luchar contra todo lo irracional, intentando eliminar cualquier mito

Defiende y realiza la tolerancia religiosa y la libertad politica. Estos ideales exigen la revolucion contra las
instituciones feudales y los privilegios sociales y politicos.

Larazén es la fuerza a la que se tiene que apelar para la transformacion del mundo humano y encaminarlo
hacia la felicidad y la libertad, liberandolo de la esclavitud y de los prejuicios. A la razén se opone la
tradicion. Para los ilustrados, el hombre debe buscar sus modelos en la naturaleza, no como antes usaba I
razon bajo la guia ajena a la propia razén. De ahi que el ilumisnismo sea critico ante la convencion y
antitradicionalista.

Hay una critica a la revelacion religiosa, a la que oponen la religion natural, aunque también aparece el
ateismo y el materialismo. También aparece un fuerte anticlericalismo.

» Larazén en el mundo puede y debe promover el progreso. El concepto de una historia en que sea
posible el progreso, aln a través de luchas y contrastes, es uno de los resultados fundamentales de
historia ilustrada.

El progreso de la razén se encuentra limitado por los sentimientos y las pasiones, que se oponen a la obra
liberadora de la raz6n, ya que apoyan y refuerzan la tradicion. El descubrimiento del sentimiento y el analisi
de las pasiones es otro de los resultados fundamentales del lluminismo.

« El lluminismo ilustrado mantiene el hedonismo (la finalidad del hombre en la vida es ser feliz) en
el ambito de la ética, asi como el pragmatismo (doctrina que centra el problema de la verdad del
conocimiento en la utilidad, la finalidad y la accién) y el liberalismo en el aspecto politico. Otras
tendencias ilustradas son la filantropia (amor hacia el género humano, especialmente empleando la
actividad, capital, etc. en beneficio de éste) y el humanitarismo (concepcion del hombre por encima
de cualquier otro valor).

3.2 Historia y progreso del pensamiento ilustrado.—

30



Todos los temas del lluminismo francés estan tomados del inglés, excepto uno: el tema de la historia.

La primera gran figura de los planteamientos histéricos ilustrados es Pedro Bayle (1647-1706), autor del
Diccionario histérico y critico. Es una coleccion de los errores cometidos a lo largo del pasado del hombre
con el propésito de denunciarlos, que sirve mas para destruir y formular dudas que para edificar.

Sin embargo también tiene una conclusion positiva, que Bayle resume diciendo: no hay nada mas insensat
razonar contra los hechos. Constituye una critica ante la tradicion filos6fica en sus interpretaciones
histéricas, sobre todo en actitudes incoherentes y contradictorias en temas como el del mal, la providencia,
libertad o la gracia, en los que se recurre a Dios como explicacion. Para Bayle hay que atenerse y ser fiel a
los hechos histdricos, por lo que es imprescindible la comprobacién, es decir, llegar a las fuentes de todo
testimonio, a analizarlas criticamente y a rechazar toda afirmacion que parezca infundada o sospechosa. S
requiere una objetividad, atenerse a los hechos lo mas friamente posible, sin dejarse influir por el contexto
histoérico, intereses, etc.

Bayle, sin embargo, no busca un orden histérico, una serie de principios que explique la historia. No ocurre
asi con Montesquieu (1689-1755), para el que la historia tiene un orden que se manifiesta en leyes
constantes. Concibe dichas leyes como la relacion necesaria que se deriva de la naturaleza de las cosas; t
ser tiene su ley y, por tanto, también la tiene el hombre. Sin embargo, estas leyes a las cuales el hombre
obedece no son necesarias, ya que como ser inteligente, viola continuamente las leyes que Dios ha
establecido y cambia las que él mismo establece.

Por tanto el hombre, al ser un ser limitado, es menester que sea dirigido. Montesquieu distingue tres tipos
fundamentales de gobierno:

» La Republica, cuyo principio es la virtud politica, es decir, el amor a la patria y a la igualdad.
» La Monarquia, cuyo principio es el honor, es decir, el prejuicio personal o de clase.
 El Despotismo, cuyo principio es el temor.

Todo tipo de gobierno se concreta y articula en un conjunto de leyes especificas. Cuando falta a su principi
todo gobierno se corrompe, las leyes se convierten en malas y se revuelven contra el mismo Estado. El
crecimiento o la decadencia de las naciones no son fruto del capricho o de la casualidad, sino que tienen st
causas, que son las leyes o principios de la misma historia. Pero estas leyes no tienen ninguna necesidad f
ya gue estan influidas por la libertad de la conducta humana.

La libertad no es inherente a ningun tipo de gobierno, sino solamente de aquellos gobiernos que son
moderados, es decir, aquellos en los que el poder encuentre limites que le impidan corromperse. El poder
solo puede ser limitado por el poder. Es necesaria la divisién, en el Estado, de 3 poderes:

* legislativo
* ejecutivo
* judicial

La reunién de dos de estos poderes, anula la libertad del individuo o ciudadano porgque hace posible el abu
de los mismos poderes.

Montesquieu resalté las influencias fisicas (como el clima) sobre las leyes, el temperamento y las costumbr
de los pueblos. Sin embargo, no determinan al hombre sino que dependen de la reaccién libre del propio
hombre.

Voltaire (1694-1778) quiso dar una interpretacion filoséfica a la historia a través del concepto de progreso.
Partiendo de las ensefianzas de Bayle, defiende una postura antitradicionalista y critica, depurando los hec

31



histéricos de las interpretaciones fanaticas. Pero Voltaire va mas alla: es necesario escoger, de entre todos
hechos histéricos aquellos que son mas importantes y significativos, las costumbres, con el fin de disefiar u
historia del espiritu humano. La finalidad de la historia es la de resaltar el renacimiento y progreso del
espiritu humano, es decir, de los intentos de la raz6n humana para librarse de prejuicios y erigirse en la gui
de la vida social del hombre.

La naturaleza humana permanece inmutable, pero las costumbres son variables, de ahi que Voltaire disting

» La naturaleza, Unica e inmutable.
« La costumbre, variada y diferente.

La naturaleza humana es la razén; la costumbre, en cambio, altera el descubrimiento de la raz6n. El progre
consiste en que las pasiones, donde radican los prejuicios y errores, sean dominados por la razon.

Roberto Turgot (1727-1781) define la historia universal como la consideraciéon de los progresos sucesivos,
interrumpidos por frecuentes decadencias, del género humano y el detalle de las causas o condiciones
naturales o humanas que los han producido.

Afirma que el progreso de la raz6n humana consiste, sobre todo en el desarrollo de las artes mecanicas, cc
las cuales el hombre consigue el dominio de la naturaleza, y en la liberacion del despotismo. Pero el
progreso se realiza por si solo, es una fuerza que no hay que ayudar.

Condorcet (1743-1794) reformula las ideas de Voltaire y Turgot acerca de la historia de una forma mas
optimista: el género humano prevalece en los avatares de la historia, y lo Gnico que cambia son las
condiciones de su existencia. El progreso humano podra ser mas o0 menos rapido pero nunca retrocedera y
llevara al hombre a la maxima felicidad posible.

Condorcet estudi6 las etapas del progreso del hombre, desde la prehistoria, e hizo una prevision para estuc
los progresos futuros, que se reduce a 3 puntos importantes:

« la destruccion de la desigualdad entre las naciones.
« los progresos en la igualdad en un mismo pueblo.
« el perfeccionamiento real del hombre.

Todos estos progresos se realizaran con el triunfo de la razén, que sera plasmada en el avance tecnoldgicc
Este avance tecnoldgico llevara, a su vez, a una prolongacion indefinida de la vida organica del hombre.

Resumiendo podemos decir que Bayle supuso la primera critica a la tradicién histérica y la adecuacioén a la
fuentes histéricas.

La obra de Montesquieu esclarecié dos conceptos importantes:
« La presencia en la historia de un orden, debido a las leyes.
« El caracter no necesario de éstas leyes, que si bien condicionan los acontecimientos histéricos, no |

determinan.

Voltaire, Turgot y Cordonet formularon otros dos conceptos que, juntamente con los anteriores, dan el cuad
que los ilumistas franceses se formaron de la historia:

« El orden de la historia es progresivo, aungue no necesariamente tal.

« El progreso de la historia consiste en el predominio cada vez mayor de la raz6n como guia de las
actividades humanas.

32



3.3.— Idea de contrato en la constitucion del Estado moderno.

La idea de contrato social se desprende de una concepcién optimista de la historia y el progreso, del avanc
del hombre. Fue J.J. Rosseau (1712-1778) quién analiza esta idea de una forma mas profunda, en su obre
Contrato social o Principios del Derecho Politico; de él dice Kant que habia llegado al conocimiento del
hombre de la misma manera que Newton lo consigue de la ciencia.

Rosseau distingue:

* el hombre natural: el Estado de la Naturaleza.
* el hombre artificial: el Estado de Sociedad

No es sin embargo una distincidn original: ya, por ejemplo, Voltaire hizo una division entre la naturaleza
humana (el hombre fisico) y las costumbres.

En su obra Emilio o la educacién —novela pedagdgica en la que describe un utdpico sistema educativo—
afirma que el hombre es bueno por naturaleza, pero critica a la tradicion, realizando un analisis de todos los
males y vicios de la sociedad. Todos los avances no han contribuido a la felicidad humana ni al desarrollo c
la virtud en el hombre; muy al contrario, este ficticio progreso ha extraviado al hombre de su origen y de su
naturaleza. El peor efecto de este Estado de sociedad es la desigualdad entre los hombres: para Rosseau
los hombres nacen iguales y si la sociedad los diferencia es porque esta mal organizada.

El problema consistira en explicar como la naturaleza se ha convertido en deficiente e injusta para saber cc
podemos reestructurarla y realizar una vuelta en lo posible a la naturaleza humana. En ese Estado de
naturaleza, donde estaba antes de sufrir la perversion de la sociedad, el hombre seria bueno y feliz, guiado
el sano amor de si (preocupacion por si mismo), que Rosseau distingue del amor propio (egoista, que apar
cuando el hombre sufre la presidn de la sociedad). Al Estado de naturaleza se opone el Estado de Socieda
gue designa la presente situacion social, en la que el hombre al someterse a una determinada estructura sc
se hace malo y se encuentra movido por el amor propio y donde rige la injusticia, la opresion, la desigualda
la falta de libertad.

Tal vez, dice Rosseau, el Estado de naturaleza no haya existido nunca, pero es una referencia comparative
mediante la cual podemos guiarnos en la reestructuracion de la sociedad; tal vez sea un horizonte
inalcanzable, pero de cualquier modo se puede tomar como punto de referencia ideal.

T. Hobbes (1588-1679) realiza una explicacion parecida a la de Rosseau del transito del Estado de natural
al Estado de sociedad. Sin embargo, sostiene unos planteamientos diferentes; para Hobbes el hombre es L
ser malo por naturaleza (homo homini lupus) y egoista. Si no existiera la sociedad, el hombre habria
destruido a sus congéneres. Solamente mediante una fuerza superior al hombre, un Estado omnipotente al
llamé Leviatan, se puede establecer un vinculo o contrato de sumision y alienacién que haga al hombre vivi
en sociedad. Esta teoria es una explicacion del despotismo.

Para Rosseau la sumision y la alienacién no constituyen un verdadero contrato, puesto que hay una coacci
al individuo y por tanto se niega la libertad individual del hombre. El verdadero vinculo social para Rosseau
ha de estar fundamentado en un contrato libre, lo cual no significa que en el orden social las leyes no tenga
obligatoriedad. El caracter genuino del contrato consiste precisamente el sentido de sumision a la ley en

libertad. El problema fundamental que el contrato soluciona es encontrar una forma de asociacién mediante
cual cada uno, uniéndose a todos, no obedezca sin embargo mas que a el mismo y permanezca tan libre ¢
lo estaba en el Estado de naturaleza. Esta conversion de libertad natural a libertad civil se produce cuando
individuo se desposee a si mismo de libertad en favor de toda la comunidad, creandose una union social

perfecta, cuya expresioén y principio rector es la que Rosseau llamé voluntad general. De tal manera que al
el contrato social libre e igualitario el Estado social se parece cada vez mas al Estado de Naturaleza. Estos

33



ideales, junto con el espiritu humanitario y filantrépico de la ilustracién, expresan ideolégicamente lo que se
convirtié en realidad politica mediante la Revolucion Francesa, que constituye el ejemplo de Estado moderr
guiado por la divisién de poderes y la mutua limitacion de éstos afirmada por Montesquieu.

3.4 Kant
Kant (1724---1804) fue un filosofo aleman; formado en el racionalismo, comienza a dudar del valor de la
razon al leer a Hume, planteandose el problema del valor y los limites de ésta. La filosofia kantiana, pues,
supone una sintesis del racionalismo y del empirismo, cerrando una época filoséfica muy importante. Kant
procede a un estudio de como es posible la construccién de la ciencia, llevando a cabo una reflexion sobre
problema de las relaciones de la razén con la realidad, que en ella aparecen vinculadas.
Sus obras mas importantes son:

» Critica de la razén pura

» Critica de la raz6n practica

« Critica del juicio

» Fundamentacion de la metafisica de las costumbres

* Los religion dentro de los limites de la nueva razén

Para comprender posteriormente los otros aspectos de la filosofia de Kant, hemos de tener unas nociones
previas que nos ayuden a comprenderla.

Para Kant existen 2 concepciones de la filosofia:
» La filosofia desde el punto de vista académico
« La filosofia desde el punto de vista mundano. Desde esta perspectiva, la filosofia ha de perseguir es

objetivos:

— Buscar los principios y los limites del conocimiento del mundo natural. O sea, ¢, Qué puedo conocer?. Par
resolver esta cuestion utilizamos la metafisica, y es respondida por Kant en su libro Critica a la razén pura.

— Buscar o elaborar una serie de principios que fundamenten nuestro conocimiento practico; se trata pues (
un planteamiento mas bien de caracter moral. Se trataria de responder a la pregunta ¢Qué debo hacer?,
cuestién que es resuelta en la moral kantiana a través, sobre todo, de su libro Critica de la razdn practica.
— Examinar otros principios —como la existencia de Dios, la inmortalidad del alma, etc. —que han sido temas
frecuentes en la tradicion filoso6fica y que muchas veces han quedado sin respuesta: es la pregunta ¢ Qué n
cabe esperar?.

Estas 3 cuestiones no estan aisladas, sino que hay una intima relacién y estan perfectamente conectadas ¢
esencia de la llustracion. Se pueden resumir en una sola pregunta:

¢, Qué es el hombre?

El pensamiento de Kant, a través de estas 4 preguntas, representa la cumbre de la llustracion.

3.4.1 Los juicios sintéticos a priori.

Comenzamos los planteamientos kantianos intentando responder a la pregunta ¢ Qué puedo conocer?

Kant distinguié 2 grandes facultades dentro del conocimiento humano:

34



 La sensibilidad. Es pasiva, se limita simplemente a recibir una serie de impresiones sensibles, que
Locke habia llamado ideas de sensacién y Hume impresiones.
 El entendimiento. Es activo, tiene una espontaneidad.

El entendimiento puede generar, seguin Kant, 2 tipos de ideas o conceptos:

» Conceptos puros o categorias: ideas o conceptos independientes de la experiencia. Se pueden
distinguir 12.
» Conceptos empiricos: ideas obtenidas a partir de la experiencia.

Admite que existen categorias o conceptos que no provienen de la experiencia, pero a la vez sostiene que
aplicacion de estos conceptos a la realidad nunca podra ir mas alla de la experiencia sensible. Constituye p
como ya hemos dicho, una sintesis entre racionalismo y empirismo.

Kant analiza el conocimiento humano a través de juicios, que consisten en la unificacion de multiples
impresiones sensibles que pasivamente hemos percibido mediante los conceptos. En esta unificacion
empleamos las categorias, carentes de contenido. Es en el juicio donde esta la falsedad o verdad de nuest
conocimiento, ya que las impresiones aisladas son siempre verdaderas.

Kant unifica los juicios, distinguiendo:

« Juicios analiticos. Aquello que se afirma en el predicado no afiade nada nuevo al contenido en el
concepto del sujeto. Se rigen por el principio de no contradiccion y no son extensivos, es decir, no n
dan nuevas informaciones y por tanto no hacen que el conocimiento avance.

« Juicios sintéticos. Lo que se predica del sujeto no esta contenido en el mismo. Son extensivos, ya q
al afladir nuevas informaciones, permiten que el conocimiento avance.

Esta clasificaciéon no es original de Kant: ya Leibniz habia distinguido entre verdades de razén y verdades ©
hecho, y Hume entre relaciones entre hechos y relaciones entre ideas.

También podemos clasificar los juicios distinguiendo entre:
« Juicios a priori. Su verdad es independiente de la experiencia. Tienen la caracteristica de ser
universales y necesarios
« Juicios a posteriori. Son verdaderos dependiendo de la experiencia, y, por tanto, nunca pueden ser

universales y necesarios.

Todos los juicios analiticos son a priori, pero no todos los juicios sintéticos son a posteriori. Si s6lo existiera
juicios analiticos a priori y juicios sintéticos a posteriori no existiria la ciencia, ya que:

* Los juicios analiticos a priori no son extensivos, a pesar de ser Universales y necesarios.
« Los juicios sintéticos a posteriori son extensivos, pero, sin embargo, no son Universales ni necesari

Para que exista la ciencia es necesario que exista un tercer tipo de juicios: los juicios sintéticos a priori. Un
ejemplo seria:

La recta es la distancia mas corta entre 2 puntos
Permiten la existencia de la ciencia dado que son extensibles, universales y necesarios.

Tras estos planteamientos, se propone analizar cuales conocimientos son o0 no ciencias. Se trata de respor
esta cuestion:

35



¢,Cuales son las condiciones trascendentales que hacen posible la ciencia?

O dicho de otra forma:

¢,Cuales son las condiciones que hacen posible la existencia de juicios sintéticos a priori en la ciencia?
Estas preguntas son resueltas en la Critica de la razén pura, en la que distinguimos 3 partes:

« Estética trascendental. Estudia la sensibilidad como facultad del conocimiento humano. Se deduce
si son posibles los juicios sintéticos a priori en las matematicas, es decir, si las matematicas son
posibles como ciencia.

« Analitica trascendental. Estudia el entendimiento como facultad del conocimiento humano. Se
deduce si son posibles los juicios sintéticos a priori en la fisica, es decir, si la fisica es posible como
ciencia.

« Dialéctica trascendental. Estudia la razén como facultad del conocimiento humano. Se deduce si
son posibles los juicios sintéticos a priori en la metafisica, es decir, si la metafisica es posible como
ciencia.

Hemos de decir que aunque Kant distingue sensibilidad, entendimiento y razén como tres facultades del
entendimiento humano, en realidad sélo diferencia sensibilidad y entendimiento, aunque dentro del
entendimiento distinga entre el entendimiento propiamente dicho (facultad de realizar juicios que unifiquen
impresiones sensibles en conceptos) y la razén (facultad de entrelazar los juicios mediante razonamientos).

3.4.2 Limites del conocimiento.

Kant se refiere a este tema en su libro Critica a la Razén Pura, dentro del cual podemos distinguir varios
apartados:

 Estética trascendental.
» Analitica trascendental
« Dialéctica trascendental

Como conclusion de estos 3 apartados presenta el idealismo trascendental, doctrina en la que refleja estos
limites del conocimiento.

Estética trascendental

Existen 2 tipos de condiciones que hacen posible la sensibilidad, a las que llama condiciones trascendental
—es decir, condiciones que hacen posible la relacion entre el sujeto y el objeto en el conocimiento-:

» Condiciones empiricas. Son todas aquellas que hacen posible la sensibilidad y que poseen un
caracter concreto, practico e individual.
« Condiciones universales (y necesarias). Distingue 2: el espacio y el tiempo.
Las define diciendo que:
— Son formas a priori de la sensibilidad
— Son intuiciones puras

\

Formas gue no son el producto ni el contenido de impresiones concretas (no es algo que se pueda percibir)
sino que son la manera en la que nosotros percibimos.

36



A priori, independientes de la experiencia; son necesarias para ordenar los hechos y posibilitar la experienc

De la sensibilidad, en el mismo sentido que Locke distingue ideas que provienen de la sensacion e ideas q
provienen de la reflexién. Las primeras se dan tanto en el espacio como en el tiempo, mientras que las
segundas sélo se refieren al tiempo.

Son intuiciones puras, que para Kant constituyen formas de conocimiento distintas a las 2 mas comunes: |a
impresiones y las ideas o conceptos. No son impresiones concretas ya que toda impresién es a posteriori,
producto de la experiencia, mientras que las intuiciones son a priori. Tampoco son conceptos, porque carec
de contenido, sino que en cierta forma son indefinidos y sin caracteristicas (ya que no todos los individuos
tienen las mismas nociones de espacio y tiempo).

También se estudia en la estética trascendental las condiciones que hacen posible existencia de juicios
sintéticos a priori en las matematicas. Para Kant las matematicas son posible gracias a que tenemos
intuiciones puras: espacio y tiempo. Asi la geometria estudia el espacio, mientras que aritmética esta basac
en la sucesion de nimeros en orden, orden que viene dada por la sucesién temporal. Como el espacio y el
tiempo son Universales y necesarios, es posible formular juicios a priori acerca del tiempo y del espacio;
ademas podemos aplicar estos juicios a priori a objetos diferentes, con lo que nuestro conocimiento es
extensivo, y los juicios generados son sintéticos. Por tanto podemos formular juicios sintéticos a priori en
las matematicas, con lo que las matematicas son posibles como ciencia.

Analitica trascendental

En primer lugar estudia el entendimiento como facultad del conocimiento humano; Kant define el
entendimiento como la facultad del hombre para generar conceptos.

Segun Kant, gracias al entendimiento, podemos comprender la multiplicidad de impresiones sensibles que
dan en el espacio y en el tiempo. Si no pudiéramos unificarlas o referirlas a un concepto no podrian ser
comprendidas. La compresion de las impresiones en un concepto se da, segin Kant, en un juicio. Es en los
juicios donde referimos las impresiones a un concepto.
Kant distingue 2 tipos de conceptos:

» Conceptos empiricos, que son a posteriori.

» Conceptos puros o categorias. Provienen de la espontaneidad del entendimiento, es decir, el propio

entendimiento las genera independientemente de la experiencia: son a priori.

Como la funcién del concepto —la comprension de las impresiones sensibles— se da en el juicio, habra tantc
tipos de conceptos puros o categorias como tipos de unificacién de impresiones sensibles, es decir, como
tipos de juicios. Es lo que se denomina deducciéon metafisica de las categorias.
Segun Kant hay 4 criterios para diferenciar o distinguir varios tipos de juicios:
— Cantidad. Los juicios pueden ser: universales, particulares y singulares.
— Cualidad. Distinguimos: afirmativos, negativos e indefinidos.
- Relacién. Diferenciamos entre: hipotéticos, categdéricos y disyuntivos.

- Modalidad. Podemos distinguir: problematicos, asertoricos y apodicticos

De acuerdo con estos tipos de juicios nos encontramos las siguientes categorias:

37



TIPOS DE JUICIOS CATEGORIAS
Universales Totalidad
Particulares Pluralidad
Singulares Unidad
Afirmativos Realidad
Negativos Negacién
Indefinidos Limitacion
Hipotéticos Causa
Categoricos Sustancia
Disyuntivos Comunidad
Problematicos Posibilidad
!
Asertoricos | Existencia
!
Apodicticos . Necesidad

Pero ademas, existe otra forma de deduccidn de las categorias, que Kant denomina deduccion trascendent
de las categorias. Los conceptos puros son vacios, no tienen contenido, sino que son puros esquemas y Se
aplican a las impresiones sensibles que son las que dan el contenido y que nuestro conocimiento, gracias ¢
conceptos, puede comprender. Pero si los conceptos puros se aplican mediante los juicios a un contenido c
esté fuera de los limites de la experiencia sensible (fuera del espacio y tiempo) pierde automaticamente su
validez cientifica, no son validos. Por tanto, el limite del entendimiento esta en que las categorias se apliqu
como esquemas de las impresiones sensibles; si las categorias se aplican fuera del espacio y del tiempo (f
de los limites de nuestra experiencia sensible) su aplicacién es ilegitima. Esta postura se refleja en el
idealismo trascendental de Kant, que estudiaremos posteriormente.

Ademas, en la analitica trascendental Kant estudia la posibilidad de la fisica como ciencia. Para Kant la fisi
se basa fundamentalmente en el principio de causalidad, que a su vez esta basado en la categoria de caus
Esta puede ser aplicada a todos los hechos de nuestra experiencia. Los juicios que estén basados en la
categoria de causa seran a priori y si pueden aplicarse a los datos que provienen de la experiencia seran
sintéticos o0 extensivos. Por lo tanto, si la fisica esta basada en el principio de causalidad producira juicios
sintéticos a priori y por lo tanto la fisica es posible como ciencia.

Dieléctica trascendental

De la analitica trascendental ya se deduce que la metafisica no puede ser considerada como ciencia, ya qu
en la metafisica las categorias no se aplican a fenédmenos, sino que se parte de la intuicién intelectual. La n
aplicacion de las categorias a fendmenos en la metafisica es lo que precisamente intenta demostrar Kant e
dialéctica trascendental mediante el andlisis de la razon.

La razén es definida como la facultad del conocimiento humano que consiste en relacionar juicios y que tiel
la tendencia natural de buscar siempre los principios mas generales, intentando llegar a un ideal

38



incondicionado que de explicacion de toda la realidad. Esta tendencia lleva al hombre a desatenderse de la
experiencia sensible y por tanto a ignorar los limites del conocimiento. Dado que es incontrolable, nos pued
llegar a conclusiones erréneas:

 en el ambito fisico las antinomias
» en el ambito psiquico los paralogismos

Asi nos encontramos con que la tendencia de la razén para explicar mediante ideales condicionados la
realidad le lleva a admitir la existencia del Mundo, Dios o el Alma:

Estos razonamientos, al no estar fundamentados por la razén , no son validos, y no son objetos de la razén
tedrica, sino de la razén préactica

Idealismo trascendental

Es una postura filoséfica que afirma que las categorias o conceptos puros solamente tienen validez
cuando se aplican a los fendbmenos, es decir, a aquello que se nos muestra en la intuicion sensible y por lo
tanto, en el espacio y en el tiempo.

Como las categorias o conceptos puros son vacios, es decir, no tienen contenido, no existe segiin Kant un:
intuicién intelectual, lo que en el &mbito filoséfico implica que no conocemos lo que realmente son las cosas
o bien, como dice Kant, no conocemos la cosa en si, el noumeno

Por tanto, el idealismo trascendental estd basado en una distincion que es aplicable a toda realidad. Todo
objeto, segun Kant, posee una parte fenoménica (que nos aparece a través de los sentidos, unificada por e
entendimiento mediante las categorias y los juicios) y una parte nouménica. El noumeno tiene 2 definicione

» Una definicién negativa: aquello que no podemos conocer mediante la intuicidn sensible en el espac
y en el tiempo.
» Una definicién positiva: aquello que es objeto de la intuicién intelectual.

Como la intuicidn intelectual no existe, el noumeno no puede ser conocido. Sin embargo, tiene una funcion
positiva; aunque sea incognoscible, por esa misma razon, al ser inalcanzable, sirve de motor al mismo. La
razon tiene tendencia natural a conocerlo, aunque sea imposible dicho conocimiento: es el horizonte
inalcanzable del saber.

3.4.3 Formalismo moral

Intenta responder a la pregunta ¢Qué debo hacer?, respondida en su libro Critica a la razén practica. Ya nc
ocupa de cuales son los limites del conocimiento como en el apartado anterior, ni los motivos que hacen gL
el hombre actie de una manera u otra, sino de cémo debe ser la conducta humana.

La diferencia entre la razén pura o tedrica y la razon practica consiste en que, mientras que la razén pura
utiliza para conocer juicios, la razén practica usa imperativos o0 mandatos. Esto muestra que en el hombre
la raz6n tiene 2 funciones, aunque, como dice Kant, no 2 tipos de razén.

La originalidad de Kant en el ambito de la ética consiste en que fue el primero en formular una ética formal.
A lo largo de toda la historia hasta Kant todas las éticas fueron éticas materiales, en las que la bondad o
maldad de los actos depende de que se ajusten a un bien supremo o Ultimo. Por ejemplo, en la ética aristot
el bien ultimo es la felicidad.

Toda ética material impone una serie de medios 0 preceptos que nos ayudan a alcanzar ese bien supremo.

39



Kant, las éticas materiales no tienen validez, porgue no son a priori ni universales. Esto es debido a 3 razor

« las éticas materiales son empiricas, y por lo tanto, son a posteriori. No estan sacadas de principios
universales, sino que sus principios provienen de la experiencia.

* las éticas materiales son hipotéticas, son condicionales. No tendrian validez en el caso de que no s
aceptase como bien ultimo o supremo aquello que se indica en el antecedente del condicional.

Ejemplo: Si quieres ir a cielo, no deberas matar
Y al ser hipotéticas, no tienen validez universal.

« las éticas materiales son heterébnomas, no dejan al individuo tener autonomia o darse a si mismo la
ley, sino que la ley se le da desde fuera y el individuo no crea racionalmente su propio
comportamiento.

Estas 3 dificultades hacen que las éticas materiales no posean validez para determinar de una forma unive
y necesaria el comportamiento humano, por lo que han de ser sustituidas.

Solamente una ética formal, con las caracteristicas contrarias, puede ser valida para Kant:

« ha de ser a priori, en la que los principios no pueden estar sacados de la experiencia, sino que
provengan de la propia razon.

* no puede ser hipotética sino categdrica: los actos se deben realizar no movidos por una causa
particular, sino independiente de ella.

» ha de ser autbnoma, en la que el individuo determine su propia conducta, sin que se le imponga unc
principios externos.

Las éticas formales no tienen contenido, ya que no nos indica el contenido de las acciones sino su forma. F
Kant solamente las acciones que se hacen por deber tienen validez moral. Kant define el deber como la
necesidad de una accién por respeto a la ley.

Distingue 3 tipos de acciones:

* Acciones conforme al deber
* Acciones contrarias al deber
« Acciones por deber

Las dos primeras carecen de valor moral, mientras que la tercera si lo tiene.

El valor moral no radica en los resultados de una accién, sino que consiste en la voluntad cuando esta
determinada por la razén (en determinar racionalmente la voluntad). De ahi que Kant afirme que lo que defi
la moralidad de la accidn es realizarla como un fin en si misma, no como medio para conseguir otro fin.

Esta exigencia la expresa Kant en el imperativo categdrico y nos indica como hay que actuar. La primera
formulacion del imperativo categérico es obra de tal manera que quieras que la maxima de tu
comportamiento se convierta en ley universal. La ley se convierte en un fin en si misma, de ahi que Kant lo
formulara también como actia siempre de tal modo que uses a la humanidad, tanto en tu persona como
en la de los demas, como una finalidad en si mismo y nunca como un medio.

En la critica de la raz6n practica, ademas de fundamentar una ética formal, nos habla de lo que el llama

postulados de la razén practica. Un postulado es un principio o supuesto indemostrable pero necesario e
imprescindible para la explicacion de algo.

40



Dice que la razén practica tiene 3 postulados, indemostrables (ya que de ellos no tenemos experiencias
sensibles) pero necesarios:

« Libertad. Hay que admitirla como necesaria, ya que si no existiera la libertad no podria determinarse

la voluntad del hombre y no podria realizar el deber, con lo que no podria existir la accién moral.
 Inmortalidad del alma. También hay que admitirla como necesaria, aunque sea indemostrable,
porque en caso contrario no se podria explicar la divisién entre el ser y el deber ser.
« Existencia de Dios. Es necesario admitirla para que en cualquier tipo de realidad no se de la
distincion entre ser y deber ser.

4 La crisis de la raz6n especulativa
4.1 Marx

Karl Marx (1818-1883) fue un politico, filosofo y economista aleman. Funda, junto a Hegels, el marxismo,
corriente filoséfica heredera de la filosofia clasica alemana, la economia politica britanica y el socialismo
utopico francés y britanico. La doctrina marxista esta constituida por tres partes fundamentales, que
constituyen un todo coherente :

« el materialismo filoséfico (dialéctico e histdrico)
« |la doctrina econémica
« |a teoria del socialismo cientifico

Esta concepcion del mundo se caracteriza frente a la tradicion filoséfica anterior por :

« la critica de la filosofia, entendida ésta en el sentido hegeliano, en cuanto que intenta explicar el
mundo especulativamente, por encima del saber cientifico. Esto supone la afirmacion de su
independencia respecto de la ciencia y la renuncia a las verdades absolutas.

« la consideracion de la funcion préactica, transformadora de la vida humana, del pensamiento.

La influencia del marxismo ha sido decisiva. Algunas de las teorias han logrado filtrarse en ciertas
manifestaciones del existencialismo, el estructuralismo e incluso se hallan presentes en el pensamiento
cristiano y en el tecnocrético.

Podemos distinguir las siguientes obras :

« Manifiesto del partido comunista.

« Critica de la filosofia del derecho de Hegels.
» Manuscritos de economia y de filosofia

* Tesis sobre Feverbach

 El Capital

* Miseria de la filosofia

4.1.1 Concepto de alienacion

El concepto de alienacién en Marx esta tomado de la filosofia de Hegel y Rosseau.

Para Hegel, en su obra La obra del espiritu, la autoconciencia se aliena cuando se antepone a si misma co
objeto, produciéndose un extrafiamiento. Sin embargo, Marx le da un sentido totalmente nuevo al concepto

de alienacioén, aplicandolo al hombre concreto que vive en una situacion histoérica concreta.

Todo proceso de alienacion implica varios factores :

41



» Un sujeto activo—productivo que realiza una accién transformadora sobre un objeto pasivo.
» Una desposesion del sujeto activo hacia el objeto, es decir, se produce una exteriorizacion del sujet
en el objeto (entdusserung).

Toda exteriorizacién supone una enajenacion, es decir, una desposesiion de parte del sujeto activo—product
gque queda plasmada en el objeto (terdusserung). Esto es algo natural en el hombre y no necesariamente
negativo.

Ahora bien, en la sociedad capitalista, se produce una desnaturalizacién del hombre, una auténtica alienaci
(no enajenacioén), Entfremdung, también traducida como alienacién econémica, que no esta de acuerdo cor
la naturaleza del hombre, sino que es producto de una serie de condiciones histdricas concretas de una ép
determinada. Para Marx en la sociedad capitalista se produce una desposesion del objeto o producto del
trabajo de tal manera que el obrero o proletario (sujeto activo—productivo) no es duefio del producto de

su trabajo, sino que este se le expropia por parte del capitalista, produciéndose un extrafiamiento o
alienacion. El trabajador, considerado como una mera fuerza de trabajo que participa en el mercado, no se
reconoce propietario del producto de su trabajo; y este producto no se considera como el objeto de la
transformacion del obrero sino como una mera mercancia.

Esta alienacion es causante a su vez de otros tipos de desnaturalizacion :

« Alienacion social : Existen diferentes clases sociales aiin cuando todos los hombres son iguales

« Alienacion politica : Existe una disociacién entre sociedad y Estado.

« Alienacion ideolégica : Con Marx la ideologia adquiere el significado de una deformacion de la
realidad, que sirve como justificacion de las contradicciones de la sociedad para enmascarlas e
impedir asi cualquier transformacion. Dentro de las alienaciones ideolégicas Marx distingue 2 :

- Religién : Sirve de justificacion de la injusticia social promoviendo un mundo de felicidad ilusorio a través
de la resignacion.

- Filosofia : Se dedica solamente a interpretar y justificar la realidad impidiendo su transformacion.

La alienacién en Marx es un concepto que se opone al concepto de naturaleza humana : el hombre esta
alienado porque esta desnaturalizado. En su libro La ideologia alemana afirma que la naturaleza del hombr
un ser humano sensible o natural. Con esto expresa 2 momentos en la naturaleza humana : el hombre esté
dotado de una serie de fuerzas activas y pasivas.

» Como ser pasivo el hombre posee una serie de necesidades y es un ser corpéreo y sensible.
» Como ser activo, el hombre tiene ademas que hacerse en su ser y saberse en su progresiva realiza
humana que es la historia. La verdadera naturaleza del hombre es su historia.

La actividad del hombre es la Praxis o el Trabajo, la produccion entendida como actividad
practico—productiva. Es la produccién lo que distingue originariamente al ser humano de los animales ;
como escribe Marx en la ideologia alemana el hombre mismo se diferencia de los animales a partir del
momento en que comienza a producir sus propios medios de produccién. Marx atribuye 3 significados a la
praxis en el hombre :

» Relacion que el hombre mantiene con la naturaleza a través del trabajo. En este sentido es una
actividad practico—productiva de transformacion del mundo natural.

» Relacion que el hombre mantiene con los demas hombres. O sea, la actividad practico—productiva c
transformacion de la sociedad.

» Relacion que el hombre mantiene con el conocimiento.

42



En oposicién a Hobbes y Rosseau, para Marx el hombre no posee un estado natural que se oponga al esta
de sociedad y la sociedad no se considera el resultado de un contrato o acuerdo, sino que recupera la idea
Aristételes de que el hombre es un animal social. Tanto es asi que considera al hombre como resultado de
la sociedad en la que vive. Por tanto, habra que situar el origen de la alienacién en un plano social. El orige
de la alienacion esta en un conjunto de circunstancias econémicas, sociales e ideoldgicas.

Aqui se inserta la discusion sobre si Marx es o no un fildsofo humanista. Por un lado se encuentran posture
de fildsofos como Alttiissen que afirman que Marx niega la esencia del hombre al reducirlo a un conjunto de
relaciones sociales, a un producto de la sociedad. Pero por otro lado se puede afirmar que el marxismo pue
ser considerado humanista porque critica la alienacién y, por tanto, persigue una recuperacion del hombre ;
ademas Marx afirma continuamente que el hombre es el sujeto activo de la historia y no un simple productc
de ésta.

Marx, partiendo de teorias ya expuestas por Adam Smith y David Ricardo —como que el valor de un bien
cualquiera esta determinado por la cantidad de trabajo necesario para producirlo— sostiene en su obra El
Capital que la plusvalia (margen del valor producido por el trabajo asalariado del que se apropia el
capitalista) hace posible la acumulacion capitalista, la produccién de dinero mediante dinero. La
contradiccion interna existente entre las fuerzas productoras que la misma sociedad capitalista a
desarrollado con el fin de incrementar lo mas posible el capital provocara su propia destruccién. Hay
dos leyes fundamentales que auguran la desaparicién de la sociedad capitalista :

» Ley de acumulacion capitalista : La riqueza, dentro del sistema capitalista, tendera a acumularse en
pocas manos.

« Ley del empobrecimiento progresivo del proletariado : Las diversas clases sociales se irdn
nivelando en cuanto a la miseria. Al llegar a cierto punto, todos se unirdn para hacer posible la
eliminacion de la clase burguesa.

Esta crisis ha de desembocar en el comunismo, que propugnara la desaparicion de la divisién del trabajo v,
por tanto, la desaparicion entre la division del trabajo manual e intelectual. El comunismo resuelve 2
aspectos :

» Suprime la oposicion entre el hombre y la naturaleza, poniendo a disposicién del hombre todo el
conjunto de las fuerzas naturales.
» Suprime la oposicion entre los hombres, instituyendo el trabajo comun.

Soélo se podra llegar al comunismo de una forma gradual. Existira un primer estadio, el socialismo, en el
gue la sociedad capitalista dejara paso a un tipo de sociedad en la que existiran ciertas desigualdades
inevitables entre los hombres, especialmente la desigual retribucién en funcién del trabajo realizado.
Para pasar al comunismo (De cada uno segun su capacidad, y a cada uno segun sus necesidades) sera
necesario pasar por el proceso del socialismo (De cada uno segun su capacidad, y a cada uno segun su
trabajo).

Pero el triunfo del comunismo esta condicionado por el desarrollo econémico. EI comunismo no puede ser
una idea utépica, sino que su advenimiento y la desaparicion de la sociedad capitalista sera la expresion de
relaciones efectivas de la lucha de clases ya existente, de un método de superacién dialéctica. Para demos
gue la evolucion del capitalismo y de las estructuras econémicas que le pertenecen lleva inevitablemente a
aparicion del comunismo, Marx escribié El Capital. En esta obra expresa que las posibilidades de realizaci6
del comunismo ya estan en la estructura econdmica de la sociedad burguesa.

4.1.2 Critica a las ideologias

Segun Marx cualquier estructura social esta constituida por 2 grandes elementos que la configuran :

43



 La infraestructura econémica
« La superestructura ideolégica

La infraestructura econdmica a su vez se divide en :

» Fuerzas productivas : Comprende la fuerza del trabajo desarrollada por la clase productora y
los medios de produccidn. Las fuerzas productivas constituyen el motor de la historia : las épocas
histéricas cambian gracias a los cambios que se producen en la fuerza del trabajo y los avances
tecnoldgicos de los medios de produccion.

» Relaciones de produccion : las relaciones entre la clase social poseedora de los medios de
produccién y la clase social trabajadora. Actilan como freno al cambio social, ya que la clase
dominante tiende a perpetuar su situacion de privilegio.

La infraestructura econdmica determina la historia y ademas se autodetermina, ya que expresa la

relacion dialéctica u oposicidn entre 2 elementos que la configuran : las fuerzas productivas y los

medios de produccién. Cada sociedad se caracteriza por poseer una infraestructura econémica determinad
gue es lo que realmente distingue a unas sociedades de otras.

La superestructura ideolégica es el primer elemento que aparece en cualquier estructura social, aunque no
elemento determinante. Marx entiende por superestructura ideologica una deformacion de la realidad

gue falsea, esconde vy justifica las contradicciones internas del sistema econémico y por tanto es un arma
utilizada por las clases dominantes. Pertenecen a la superestructura ideolégica los elementos de la politica,
el derecho y el estado, asi como el arte, la literatura, la poesia, la filosofia o la religién que actian como
elementos justificadores de la injusticia social.

Las formas ideoldgicas no pueden determinar ni cambiar la historia : solamente la oposicion dialéctica
fuerzas productoras-relaciones de produccion son los agentes del cambio social. En palabras de Marx, no
es la conciencia la que cambia la vida sino la vida la que transforma la conciencia. Las ideologias no son
mas que productos histéricos y transitorios que actdan en unos casos como drogas que pretenden adorme
conciencia (religién) y en otros casos como deformaciones justificadas de la realidad (filosofia).

La ideologia o superestructura ideoldgica tiene un proceso de generacion o de creacion en cualquier sociec
que comprende los siguientes momentos o estadios :

« Las ideas se elaboran dentro de la misma clase dominante, por lo que Marx llama ideélogos activos, cuy:
tarea es promover dentro de la misma clase dominante la ilusién sobre ella misma. Este primer paso se
produce de una forma oculta y va unido a la generacion de la misma clase dominante.

* Representar los intereses de una determinada clase social dominante como los intereses propios de tode
humanidad, dotandolos de una falsa universalidad y racionalidad.

4.1.3 Teoria materialista de la historia

Para exponer la teoria materialista de la historia en Marx es necesario plantear antes 2 conceptos marxista
enorme importancia :

« La dialéctica. Es un concepto que Marx toma de Hegels, en el que habia fundamentado la estructur:
de la realidad. Para Hegels, la realidad no es algo fijo e inmovil, sino que es algo en continua
transformacion y movimiento ; dicha transformacién se desenvuelve mediante una oposicién de
contrarios y una serie de sintesis superadoras, siendo la historia el proceso y el resultado de este
devenir, como expresion y desenvolvimiento de la autoconciencia.

Marx recoge la dialéctica como método, pero eliminando el factor espiritual o ideal ; la realidad se

44



desenvuelve mediante la superacion (aufhebung) de contradicciones, pero el sujeto de la historia no es la
Autoconciencia, como en Hegel, sino los hombres, en sus relaciones con la naturaleza y los demas hombre
La dialéctica en Marx tiene 3 caracteristicas :

— Es un método para comprender el movimiento real de las cosas
— Este método no sélo sirve para comprender el estado real, sino especialmente las transformaciones

- La conclusién a la que este método nos lleva es a la necesidad, a la destruccion del estado de las cosas
existentes.

 El materialismo. El materialismo marxista, aunque heredero también de corrientes materialistas
anteriores, tiene la novedad de usar el método de la dialéctica para explicar la historia y la
realidad : la realidad es natural, pero también histérica, producto de la accion activo—productiva que
el hombre mantiene con la naturaleza y con los demas hombres. De ahi que el materialismo marxist
se halla denominado materialismo histdrico, aunque historia y naturaleza estén intimamente
relacionadas a través de la praxis.

Lo que determina la historia para Marx es la relacion dialéctica entre las fuerzas productivas

(trabajadores y medios de produccién) y las relaciones de produccion. Dicha oposicion dialéctica se da en
la infraestructura econémica ; de cada infraestructura econémica emana una superestructura ideolégica (
estructura juridico—politica e ideoldgica). Al conjunto formado por la infraestructura y la superestructura se |
denomina modo de produccién.

Lo que hace gue se pase de un modo de produccién a otro, el motor de la historia, es la oposicién entre

el desarrollo de las fuerzas productivas y las relaciones de produccién. Dicha oposicién se hace en la
lucha de clases. Cuando las fuerzas productivas alcanzan cierto grado de desarrollo entran en contradiccio
con las relaciones de produccion, que dejan de ser condiciones de desarrollo para convertirse en elemento
estancador y coactivo, obstrucciéon del desarrollo. Pero una determinada formacién social no muere hasta ¢
no se han desarrollado todas las fuerzas a las que puede dar lugar.

En cada modo de produccion, que define a cada tipo de sociedad, este enfrentamiento dialéctico hace que
transformen las diversas relaciones de producciéon. De esta forma el modo de produccién asiatico originé el
modo de produccioén clasico, este di6é paso al feudal y, por ultimo, surgié el modo de produccién burgués o

capitalista.

Las fuerzas productivas que se desarrollan en el modo de produccién burgués o capitalista, segun Marx, cr
las condiciones para la solucién de este antagonismo, puesto que esta formacién social resuelve todas las
contradicciones posibles y, cuando madure, se llegara a una forma de produccion en la que no existe
contradiccion entre las fuerzas productivas y las relaciones de produccién, puesto que éstas representan la
oposicion entre los poseedores de los medios de produccién y los que realizan el trabajo. Cuando los mism
gue posean los medios de produccién realizen el trabajo, existira una reconciliacién dialéctica que hara
desaparecer el enfrentamiento motor del cambio. Consecuentemente la sociedad marcha, en su desarrollo
dialéctico, hacia un comunismo de la propiedad, donde quede abolida la propiedad privada de los medios d
produccién, acabando, de esta forma, lo que Marx llama prehistoria de la sociedad ; surgiendo, entonces, Iz
historia y el verdadero desarrollo del hombre libre no—alienado, gracias a la posibilidad del desarrollo del
trabajo creativo.

4.2 Nietzsche

Nietzsche (1844-1900) fue un fildsofo aleman que obtuvo muy joven la catedra de filosofia clasica en la
Universidad de Basilea.

45



En general, puede decirse que la filosofia de Nietzsche es la formulacion completa del irracionalismo
moderno. Su teoria se halla bajo el influjo del innatismo y la critica de Schopenhauer al racionalismo
hegeliano e intenta por caminos similares a los de aquél (la voluntad y la intuicién) superar sus conclusione
pesimistas (la voluntad de vivir).

Por su asistematismo, que ha dado lugar a interpretaciones distintas, Nietzsche esta detras de las ideologi:
gue han seguido esta orientacion : influyé poderosamente en el nacionalsocialismo (presentandose como |
realizacién de la moral del superhombre) y en tendencias izquierdistas radicales (en cuanto parte de un
absoluto comenzar de nuevo). Su consideracion del predominio de los instintos vitales sobre la razén es
también un precedente del vitalismo.

Sus obras mas importantes son :

» Mas alla del bien y del mal

 El nacimiento de la tragedia en el origen de la masica
* El corpusculo de los idolos

» Ecce Homo

« El gay saber

« Humano, demasiado humano

* Asi habl6 Zaratustra

» La genealogia de la moral.

4.2.1 Critica a la tradicién socratico—platénica.

Nietzsche plantea una critica a toda la tradicién occidental, sobre todo a Platén, ya que considera a este
como el origen de dicha civilizacion y de la filosofia cristiana. Le culpa de haber traicionado el espiritu
filoséfico (el perspectivismo o la perspectiva de la vida), introduciendo un planteamiento antinatural y
antivital y negando a la vida los instintos vitales que son sustituidos por unos valores fuera de este mundo. .
esta posicion la denomina Nietzsche Nihilismo.

Su critica a la tradicién socrético—platonica la realiza desde 3 vertientes :

« Ambito moral. Nietzsche se centra sobre todo en las valoraciones que se hacen acerca de la realida
Para éste, la filosofia platdénica contiene una valoracién antivital, puesto que los valores platénicos y
cristianos se fundamentan en otro mundo, imponiendo un orden moral exterior y expropiando

al hombre el derecho que tiene por naturaleza a generar y crear sus propios valores. Para

justificar esta expropiacion, los filésofos dogmaticos tienen que justificar de alguna forma que el
hombre es libre y responsable ; pero en lugar de partir de que el hombre es libre por naturaleza (lo
cual seria contrario a sus posturas ya que el hombre podria reclamar un orden moral basado en la v
y en los instintos vitales), justifican esta libertad a partir de la culpabilidad. Utilizan pues la
culpabilidad como un arma para mantener sometidos a los hombres y conservar el orden nihilista.
Ademas, estos valores tienen un caracter sobrenatural y se les impone al hombre de una forma
absoluta sin posibilidad de cambiarlos.

Ambito metafisico u ontolégico. Para Nietzsche los conceptos estan muy unidos al lenguaje, de ahi
la repeticion de los mismos esquemas basicos por diversidad de fildsofos (Dios, Sustancia, Esencia
Existencia, ...) ; en otras palabras, el parecido que hay entre los conceptos esta motivado por su
parecido linglistico, que predispone hacia una cierta filosofia. Asi, la estructura sintactica del
lenguaje guia inconscientemente los sistemas filos6ficos, de tal manera que aquellos idiomas que
tienen gramaticas andalogas o estructura similar generan filosofias parecidas. Un ejemplo seria para
Nietzsche el parecido entre la filosofia alemana y la griega, debido a su parecido lingliistico, frente &
la filosofia oriental que posee otros esquemas sintacticos distintos. Asi pues la intima union entre lo.
conceptos y el lenguaje se convierte en un arma engafosa del pensamiento.

46



« Ambito cientifico. Nietzsche realiza también una critica a las ciencias positivas, a la
matematizacién de la realidad. Se opone a esta matematizacién de la realidad por 2 razones :

— Cuando medimos y cuantificamos no conocemos la verdad de las cosas, ya que la verdad nunca es canti
sino cualidad. El conocimiento cientifico no nos permite captar cualitativamente lo real.

— Cuando cuantificamos lo que logramos descubrir de la realidad es simplemente lo que nosotros mismos
aantes hemos considerado, es decir, cantidades y nimeros.

Asi pues, las ciencias positivas no nos sirven para llegar a la verdad ; ademas lo mas importante para
Nietzsche en el conocimiento, y en el hombre, es aquello que nos permite fundamentar una valoracién
de la vida, para lo que no nos es (til la ciencia positiva. La ciencia simplemente ha sustituido a la religion
en la época moderna y es un arma que utiliza el poder para someter al individuo.

4.2.2 La voluntad de poder
Nietzsche fundamenta su criterio de verdad (la voluntad de poder) en 2 hechos fundamentales :

« La realidad del Universo es multiple y cambiante. Vuelve pues a pensamientos presocraticos
» El hombre, como parte de ese Universo, esta constituido por un conjunto de impulsos e instintos
vitales, que originan una dinamica o cambio.

Si el mundo es multiple, cambiante y aparente, y el hombre esta guiado por esa multiplicidad a través de lo
instintos, no podra existir nunca la verdad absoluta ; frente a la metafisica platénica y cristiana, Nietzsche
reclama una vision irracional del Universo. La verdad no puede ser algo absoluto ni definitivo, sino que seré
siempre relativa, individual, o como el mismo lo expresé la verdad consiste en estar siempre en el error.
Dentro de esta relatividad, serd mas verdadera aquella perspectiva que favorezca la vida, aquella que siga
instintos vitales.

Aungue la verdad se mueva siempre en la apariencia, esta apariencia es necesaria para que el hombre ton
perspectiva vital de seguridad frente al Universo cambiante ; el hombre necesita buscar la verdad mediante
el error para autoafirmarse en sus instintos vitales frente a la irracionalidad del Universo.

Nietzsche define la voluntad de poder de esta forma : La verdad es aquella clase de error sin la que una
determinada especie de seres vivos no podrian vivir. El valor para la vida es lo que decide en Ultima
instancia.

El platonismo consistiria también en una cierta forma de voluntad de poder, consistente en defenderse del
cambio y la transformacion de este mundo mediante la nocién de un Universo imaginario o suprasensible. ¢
embargo, se opone a la postura de Nietzsche, ya que considera la verdad como Unica e inmutable. Segun ¢
la filosofia platonica ha dado un valor desproporcionado a los conceptos, provocando la aparicion de un
mundo ilusorio y falso que ha ignorado lo vital (Nihilismo).

Para Nietzsche hay que ser consciente del valor relativo que tienen los conceptos ; el proceso de formacior
de un concepto para éste consistiria en :

» Desde una sensacién se pasa a una imagen mediante una metafora intuitiva.
» De la imagen se pasa al concepto mediante la fijacion de esta metafora.

Por lo tanto, el lenguaje tiene un valor metaférico, resultado de un proceso creativo y estético ; pero siempr

tiene una verdad o validez relativa. Por lo tanto no nos va a permitir captar la verdad de una forma absoluta
sino tan sélo superar el caos que produce en nuestra mente el intento de captar aquello que es de por si

47



cambiante.

El lenguaje es la Unica forma de llegar a la verdad, y como tal, tiene mucha importancia. Nietzsche pretend
sustituir los conceptos (fijos e inmutables) por metéaforas (relativas y cambiantes), confiriendo al lenguaje la
funcion creativa de captar artisticamente el sentimiento vital y el devenir del Universo ; por lo tanto, la verdz
sera algo poético (en el sentido griego —poiesis—, produccidn en sentido artistico).

En la filosofia de Nietzsche, a la concepcion metaférica del lenguaje se une el caracter dionisiaco de la
voluntad de poder. Representa metaféricamente sus planteamientos vitalistas a través de la mitologia grieg
en la que se observa un enfrentamiento entre los ideales apolineos (equilibrio, virtud, racionalidad, ...) y los
ideales dionisiacos (placer, instinto, vitalidad, ...) La filosofia occidental, encabezada por Platon y Aristotele:
reprimio los planteamientos dionisiacos para ofrecer una visién del mundo apolista. Frente a esto, Nietzsch
niega los ideales apolineos y reclama el triunfo de los ideales dionisiacos mediante la utilizacion metaférica
del lenguaje como expresién de la voluntad de poder. La negacion de los ideales apolineos implica la
negacion del principio de individuacién, expresado en el platonismo por la idea de uno y sustituida en el
cristianismo por la idea de Dios. Persigue un ateismo radical : si negamos a Dios negamos al uno, y si
negamos la idea de uno negamos los ideales apolineos y afirmamos la multiplicidad dionisiaca, de tal mane
que cada cual pueda expresar su propia verdad y sus propios dioses.

4.2.3. El nihilismo y sus formas.-

Para Nietzsche el Nihilismo no es un hecho concreto, una situacién determinada, sino todo un proceso
histérico, el resultado de toda una evolucién de un determinado tipo de pensamiento y de una determinada
tradicion. Del mismo modo, unido a planteamientos evolucionistas, el nihilismo es también un proceso
evolutivo, y como tal esta inacabado y se presenta como el punto de inflexion para la creacion de un nuevo
tipo de pensamiento.

La época de Nietzsche es el momento en el que irrumpe con mas fuerza el ateismo, ateismo que conlleva
una pérdida de valores ; por lo tanto, el hombre se encuentra histéricamente sin rumbo, sin poder dotar a la
existencia de un sentido que estaba asegurado cuando prevalecia la creencia en la existencia de Dios.

Hay que hacer una distincion en la idea de Nihilismo en Nietzsche :

» Concepto negativo : Esencia de la cultura occidental, negacion de los valores e instintos vitales
mediante la afirmacién del mundo de las ideas a partir de Platon.

» Concepto positivo : Reflexién acerca del proceso anterior, por medio de la cual ha llegado el ateism
y la pérdida de valores. Pero esta consideracion de la degradacién alcanzada sirve de punto de part
para salir de ella, para iniciar una valoracion de la realidad basada en los instintos vitales denominas
voluntad de poder.

La voluntad de poder implicara una nueva metafisica, una nueva visiéon del ser y del hombre, que se captar
mediante las metaforas, afirmando la muerte de Dios y la concepcion dionisiaca del mundo. La conclusion
Gltima que surgira de la filosofia de Nietzsche se concretara en la idea del Superhombre, concepcién que
tuvo una gran importancia social y politica en el siglo XIX hasta el punto de dirigir la historia europea.

El ateismo de Nietzsche tiene un sentido muy especial, porque al negar el Dios monoteista del
cristianismo no niega la existencia de otros conceptos de Dios, sino que afirma el politeismo. Su

intencion es volver a una situacion politeista, similar a la de la época de los dioses griegos, que hara que el
hombre no pierda conciencia de que los dioses son producto de su creacién metaférica.

La afirmacién del politeismo como caracteristica de la visién de la nueva raza de hombres, a la que
llama superiores, implica la afirmacién de la libertad. El superhombre para Nietzsche representa la

48



superacion del nihilismo, la superacién de la raza de esclavos que regian el mundo hasta ahora, afirmando
vida mediante voluntad de poder. El nuevo hombre superior es un estado evolutivo en la etapa de la evoluc
de las especies ; en el Universo y en la historia se desarrollara una jerarquia en la que el superhombre
implantara su voluntad de poder sobre los demas.

4.2.4 La transvaloracién moral y el ideal del superhombre

Nietzsche critica la moral cristiana, reduciéndola a la moral de la renuncia y el ascetismo. De ella dice

gue su verdadero fundamento es el resentimiento, la rebelién de los inferiores —de las clases sometidas y
esclavas, de aquellos a los que les esta prohibida la verdadera reaccién— a la casta superior y aristocratica.
encontrando su compensacion en una venganza imaginaria pero conservando la vida en el estado de
degeneracién. El hombre bueno ideal de la moral cristiana, el que viste poéticamente con su virtud, no es n
gue otro caso de resentimiento : cierra los o0jos a la realidad, la cual esta muy lejos de provocar a cada
momento los instintos de benevolencia. El dltimo resultado de esta concepcién pesimista del mundo es el
nihilismo : se niega la vida y los instintos vitales porque incluyen dolor.

Rechazando la actitud de resignaciéon ante la concepcién de la vida como dolor, lucha e irracionalidad,
propone la aceptacion de la vida tal y como es, espontaneamente, de ahi la radical critica a los valores

de la cultura europea en cuanto que nacen de la negacién de aquello que la vida ofrece. Nietzsche intenta
superar las conclusiones pesimistas , exaltando todo lo terrenal, corpéreo, antiespiritual, irracional, ... con I
misma violencia con que es condenado por la moral ascética. La existencia del hombre es una existencia
enteramente terrena : el hombre ha nacido para vivir en la tierra y no hay otro mundo para él. El alma no
existe, el verdadero yo del hombre es el cuerpo, al que llama la gran razén. La reivindicacion de la naturale
terrestre del hombre esta implicita en la aceptacion total de la vida que es propia del espiritu dionisiaco. Est
critica a la religion se extiende al pensamiento racional y cientifico ; asi, en Nietzsche hay también una de I:
criticas mas radicales al cogito cartesiano .

Nietzsche veia su mision en la transvaloracién moral, es decir, en la inversién de valores. Considera que
su destino es abrir una nueva perspectiva : la vuelta a la vida, la conquista de un dominio absoluto del hom
sobre la tierra y sobre el cuerpo, la eliminacién del caracter problematico de la vida. Esta transvaloracién
moral estara realizada por la voluntad fuerte y creadora que acepta el riesgo de la destruccién, la voluntad
poder ; la realizacién de este ideal es el superhombre.

La primera caracteristica del superhombre es su libertad de espiritu. Debe librarse de las ataduras y

poner todo su anhelo en poder volar libremente, sin temor, por encima de los hombres, de las costumbres,
las leyes y de las apreciaciones tradicionales. Su maxima fundamental es : llega a ser lo que eres ; no ya e
concentracion de una eleccién o de una idea Unica, sino en el sentido de la maxima diferenciacién de los
demas, del encerrarse en la propia excepcionalidad, de la busqueda de una soledad inaccesible. La libertac
interior propia del superhombre es una riqueza de posibilidades diversas, entre las cuales él no escoge, pol
guiere dominarlas y poseerlas todas. De aqui nace la renuncia a la certeza, que es, en cambio, limitacion y
renuncia a las diversas posibilidades de error ; de aqui, también, la profundidad del superhombre, la
imposibilidad de centrar su vida interior, de la que no se alcanza nunca nada mas que la mascara.

El superhombre es el filésofo del futuro. Los obreros de la historia, como Kant o Hegel, no son verdaderos
fildsofos ; los verdaderos filésofos son dominadores y legisladores, preestablecen la meta del hombre, y pa
hacer esto utilizan los trabajos preparatorios de todos los obreros de la filosofia y de todos los dominadores
del pasado.

COMENTARIO DE TEXTO

Manuscritos sobre Economia y filosofia (Manuscrito Ill) de Marx

49



Los Manuscritos son cuadernos en los que el joven Marx recopilaba sus pensamientos, junto a citas de otrc
autores, para servir después de guidn para sus trabajos. Es por el hecho de que no estaban escritos para s
publicados por lo que presentan bastante dificultad y dureza estilistica. Pero su caracteristica mas importan
es la espontaneidad que no esta presente en otros escritos de Marx.

Marx , partiendo de conceptos de Adam Smith y David Ricardo, proclama en su manuscrito que el trabajo e
la base de la rigueza frente a la economia politica tradicional que considera al hombre en cuanto rico y no €
cuanto trabajador. Asi, critica ésta concepcion clasica de la economia y el trabajo. Pero, ¢ en qué consiste ¢
trabajo ?

En la sociedad capitalista el trabajo es un instrumento para producir riqueza privada. Insiste en la
diferenciacion que se ha producido entre capital (renta de la tierra) y trabajo, y establece el concepto de
salario, determinandose éste por la lucha abierta entre el capitalista y el obrero. Sin embargo, el capital no «
mas que trabajo acumulado ; ademas concibe el capital como una forma de poder de gobierno sobre el
trabajador y sus productos . El capitalista extrae una ganancia del capital producido por el trabajador que
utiliza para producirse una riqueza. Esta riqueza, al ser privada, altera substancialmente la esencia misma «
trabajo, convirtiéndolo en un trabajo enajenado o alienado, es decir, convirtiéndolo en una mera mercancia
y al hombre en un objeto de mercado o un animal.

La alternativa consistiria en la supresion de la propiedad privada, culpable de la alienacion. EI comunismo
supone la solucién, la concepcién marxista del hombre como ser social, donde ya no se confunde el ser
con el tener ni la rigueza con la utilidad.

5 Raz6n vital y comunicativa
5.1 Ortega y Gasset

Es uno de los fildsofos mas importantes de la filosofia espafiola, junto con Unamuno. Representa una
sintesis de las corrientes filosdficas del s XX y de los grandes movimientos filoséficos occidentales. Su
filosofia posee un talante vitalista, al igual que Nietzsche o Dilthey, pero también esta muy influido por
fildsofos neokantianos y por la corriente existencialista (fundamentalmente Heidegger). En este sentido,
Ortega defiende el raciovitalismo (o filosofia de la raz6n vital como él la definid), que supera al vitalismo en
que es intelectualista.

La mayor parte de la produccion literaria de Ortega se encuentra en ensayos aparecidos originariamente cc
articulos en publicaciones periodisticas, o derivadas de conferencias y cursos ; escribié también muchos
prélogos. Aun los libros mas extensos, a menudo fruto de retoques de aquellos materiales, constan de
secciones mas o menos independientes. Destacamos las siguientes obras :

 Historia como sistema

* Verdad y perspectiva

* En torno a Galileo

 La idea de principio de Leibniz
* ¢, Qué es filosofia ?

» Lecciones de metafisica

5.1.1 El raciovitalismo
En la base de la concepcién del mundo de Ortega y de su idea de filosofia hay una negacién del supuesto
fundamental del racionalismo europeo clasico : lo primario no es el pensamiento, sino la vida. Ortega sostie

gue larazén que le ha sido concedida al hombre le sirve para captar las realidades que constituyen la
vida y, por ello, es una razén vital, puesto que esta en funcion y al servicio de la vida.

50



La vida humana, nunca meramente biol6gica, es la realidad radical, no en el sentido de que sea creadora d
las demas realidades, sino en el sentido de que en ella se encuentran todas. Las cosas tienen un sentido y
valor a afirmar por si mismas ; pero se las concibe como la totalidad de las situaciones que constituyen la v
circunstanciada de un hombre : Yo soy : yo y mi circunstancia. Ademas, mi vida no es una circunstancia en
sentido del Yo idealista, sino un quehacer, un entretejimiento con las cosas de las que cada uno es
responsable, porque siempre es necesariamente producto de la eleccién libre.

Para entender la nocidn orteguiana de realidad radical hemos de hablar de los distintos tipos de saberes gL
éste considera :

« Saber lineal. Aquellos que se acumulan progresiva e historicamente, sin plantearse continuamente
sus fundamentos. De esta forma funciona la ciencia.

« Saber circular. Aquel que siempre vuelve a los mismos problemas y a los mismos temas irresoluble:
La filosofia constituye un saber circular, pues consiste en una continua basqueda de soluciones a
problemas, en un intento de explicacion de la naturaleza humana.

Y es precisamente el hecho de que el hombre no tiene naturaleza lo que explica esa continua blsqueda po
parte de la filosofia. Mientras los animales responden a las situaciones del medio ambiente mediante los
instintos, el hombre ha de buscar esta acomodacion ; se encuentra perdido frente a su circunstancia y ante
ha de crear sus creencias. La base sobre la que cada filosofia se sustenta es la realidad radical.

Otra distincion orteguiana de maxima importancia es la que se establece entre ideas y creencias :

» Creencias son todas aquellas cosas con las que contamos de una forma absoluta de manera
inconsciente. Estamos tan seguros de que existen que no las cuestionamos ; en todo momento nue
vida estd montada sobre un enorme repertorio de creencias.

« ldeas son todos aquellos planteamientos que de manera consciente construimos precisamente porc
no creemos en ella. Aparecen cuando nos encontramos ante situaciones de las que no poseemos
ninguna creencia firme.

Un gran n° de creencias actdan sobre nosotros sin que nos demos cuenta de ello ; sin embargo, las ideas s
actlian y existen cuando las pensamos. Podemos decir que las creencias son viejas ideas que se han
consolidado como creencias.

Por tanto, el hombre se encuentra en una situacion de pérdida continua y ha de dar sentido a su existencia
buscando continuamente ideas. En la época en la que Ortega elabora estas teorias existe una gran pérdide
sentido de la realidad (periodo de entreguerras) y la filosofia ha de crear un nuevo sentido, un nuevo
significado de la realidad. En su caso es la concepcién de la vida como realidad radical.

Al igual que Nietzsche, parte de un concepto de verdad como perspectiva. Nunca podemaos captar la
realidad de una forma Unica, absoluta o definitiva, sino que siempre lo hacemos desde una circunstancia de
caracter vital. La realidad nunca se nos muestra en su plenitud objetiva, sino en un proceso de cambio, y
ademas el hombre afiade algo a la realidad cuando la conoce, se integra en lo real. Esta fusion
vida—conocimiento desde una determinada circunstancia supone un intento de superacion histérica , o, en «
lenguaje ortegiano, de razén histérica.

Sin embargo, en la vida esta también la razén ; no en oposicidn dialéctica sino en necesaria coexistencia.
Por eso, Ortega define su filosofia como filosofia de la razén vital, superacién del racionalismo pero sin cae
en el irracionalismo.

Mediante este nuevo concepto de verdad, Ortega pretende sintetizar y superar las grandes corrientes que |
configurado la filosofia occidental :

51



 El pensamiento griego v la filosofia medieval. Lo Unico realmente verdadero, lo que realmente
existe es el cosmos o la naturaleza, el SER. En esta concepcion del mundo sélo existen las cosas,
independientes del hombre.

« El pensamiento moderno (a partir de Descartes). La realidad radical, o que realmente existe, no sor
las cosas sino las IDEAS, que dependen del sujeto. Es una filosofia idealista : sélo existe aquello gL
puede ser pensado por el sujeto.

Su filosofia proviene de la influencia de posturas de diferentes filésofos :

* El concepto de historia y razén histdrica de Dilthey

« Los conceptos de vida y perspectiva de Nietzsche

« La consideracién de la vida como proyecto de Heidegger, a través de conceptos como el de la
angustia o el quehacer en la vida de Dasein.

Las principales caracteristicas del raciovitalismo son pues, a modo de resumen :

 La vida es quehacer, proyecto, programa y aspiracion. La finalidad es precisamente el desarrollo de
existencia del YO, que no sera nunca completo. De ahi que la felicidad absoluta no exista y que la
vida se a la vez felicidad e infelicidad.

« El hombre no se encuentra solo en la realidad, sino que tiene que existir en una circunstancia ; esta
circunstancia es producto de la historia. En el desarrollo de la vida humana hay que ser conscientes
pues de los condicionamientos histdricos.

« El hombre es en la medida que realiza proyectos y en la medida en que le ocurren cosas. El ser del
hombre es desarrollo vital, donde se realiza su razén. Esta unién de la razén y de la vida es la
culminacion del raciovitalismo de Ortega.

5.1.2 El hombre como ser histérico
Ortega recopila en sus teorias los planteamientos de :

« Kierkegaard, para el que la vida es eleccion libre de posibilidades, la negacion y limitacién de ciertos
caminos, los cuales confluyen todos en la muerte.

« Heidegger, para el que el hombre es un ser para la muerte. El hombre concreto se encuentra en la
angustia, en la pérdida del sentido de la existencia y ante esta pérdida tiene que proyectar su propizs
vida.

La vida humana no esta hecha, el hombre tiene que determinar permanentemente lo que va a ser ; por tant
vida es quehacer poético, es una faena histérica. Este quehacer histérico—poético lleva consigo la necesidz
de elegir, porque nos encontramos con una serie de posibilidades ante las que forzosamente hemos de opt
por ellas. Es una libertad a la fuerza : hay que elegir, aunque se elija mal. Pero esa eleccién humana ha de
contar con un proyecto vital: la vida humana es, ademas de historia, proyecto de historia. Cuando éste falta
vida pierde todo sentido para él. Esta vision heracliteana de la vida y de la realidad humana deja bien claro
que el hombre no tiene sustancia, sino que su sustancia es el propio cambio.

La forzosidad de elegir del hombre en la vida nos adentra en el terreno de la moral, ya que al tener que ele
se es libre y al ser libre se asume la accion hecha o elegida por nosotros, es decir, que se es responsable.
responsabilidad moral se especifica en las 2 categorias morales de la autenticidad y la inautenticidad ,
relacionadas con la respuesta del hombre a su destino :

» Se habla de vida auténtica cuando se permanece fiel al proyecto vital.

» Se habla de vida inauténtica cuando el hombre se pierde en la comodidad del anonimato, de la mas
cuando falsea su destino.

52



Otro aspecto derivado de la historicidad del hombre es el de la temporalidad, pero un tiempo no fisico, sino
vital, en la forma en la que se manifiesta en el ser. El hombre es heredero de su pasado, no como en el cas
los animales, que cada uno estrena y repite el modelo del anterior. Esta vida histérica del hombre, posee ur
estructura que la hace estudiable, que la convierte en historiografia ; esa estructura es la de las generacion
Para Ortega una generacion es una zona de 15 afios durante la cual una cierta forma de vida fue vigente. L
afinidad entre los hombres de una misma generacién no procede tanto de ellos como de verse obligados a
vivir en un mundo que tiene una forma determinada y Unica. Hay que distinguir entre los contemporaneos y
los coetaneos, segun sean los que viven en el mismo tiempo o sean de la misma edad, respectivamente. H
unas generaciones decisivas, que son las que hacen cambiar las épocas histéricas, o mejor dicho, aquellas
viven el cambio entre las épocas de la historia.

El hombre ademas de ser historico es ser social. Pero la sociabilidad del hombre no es la vida del hombre <
algo que pasa en su vida. La vida del hombre es radical soledad, es sélo suya y la sociabilidad es
convivencia. El sujeto de lo social no es nadie determinado, sino la gente. Ortega distingue 2 formas de
convivencia :

« Interindividual : Relacién entre dos o mas individuos como tales, que dan origen a afecciones como
el amor, la amistad, etc., en los que el individuo no sale de su individualidad, de su esencial caractel
de persona.

 Social : Establece relaciones impersonales, no espontaneas ni responsables, como por ejemplo el
saludo, ...

5.2 Habermas
En la filosofia moderna nos encontramos con distintas corrientes :

« Neopositivista y analista
« Existencialismo
* Escuela de Frankfurt

Habermas (1929- ?) se inserta dentro de esta Ultima corriente.

La escuela de Frankfurt surge a partir de los afios 20 con la fundacién de un Instituto de investigacién
social ; éste pretendia realizar una reflexion sobre el hecho de que el progreso de la sociedad ha dado luga
que el hombre se convierta en un ser oprimido y manipulado, sobre todo tras la crisis de valores en todos Ic
ambitos a raiz de la aplicacion irracional de la ciencia y de la técnica en la 12 Guerra Mundial. Alrededor de
este instituto se rednen intelectuales de diferentes sectores del saber Europeo con una serie de caracteristi
comunes :

* Interés tedrico—practico por el marxismo

» Concepto de la filosofia como teoria critica de la sociedad, mas que como creacion de sistemas
filoséficos 0 meras descripciones de la realidad

» Rechazo de la pura especulacion filoséfica, dedicandose al conocimiento de lo que ellos llaman el
mundo de la vida

» Oposicion a los planteamientos de la escuela neopositivista l6gica

» Oposicion al concepto de razén como razon ilustrada y a la idea de progreso que surge en el siglo
XVIII

Nos encontramos con distintas etapas en la escuela de Frankfurt :

» Una primera etapa de formacién sobre los afios 20, unida a la revolucién rusa, centrada sobre todo
en el andlisis del marxismo. Los principales representantes de esta etapa son Horkheimer, Adorno y

53



Marcuse.

» Hacia el periodo de entreguerras se produce una crisis de valores y es cuando aparecen los autore:
mas importantes.

» En los afios 60, como consecuencia de la 22 Guerra Mundial y la llegada al totalitarismo y a la pérdi
de libertad en los paises que habian adoptado sistemas comunistas, se origina un movimiento socis
relacionado con los acontecimientos de Mayo del 68 en Francia y EEUU. Es en esta Gltima época
cuando resulta mas representativa la figura de Habermas.

Podemos distinguir 2 etapas en la filosofia de Habermas :

* Ingreso en la Escuela de Frankfurt en 1956. A esta época pertenece su obra Conocimiento e interés
» Una segunda época donde desarrolla su Teoria de la accibn comunicativa.

Sus obras mas importantes son :

» Cambio de estructura de la accién publica
» Teoria y praxis : estudio socio—filoséfico
 Teoria analitica de la ciencia y dialéctica

» Conocimiento e interés

5.2.1 Conocimiento e interés

Habermas plantea una critica a la racionalidad ilustrada, o lo que es lo mismo, al concepto de progreso
gue habian planteado los autores ilustrados. Segun ésta, la razén ha de guiar a la historia y de esta forma ¢
expresa el progreso en avances tecnolégicos y politicos ; la modernidad se expresaria como ruptura de la
tradicion oscurantista tradicional y el triunfo de los ideales ilustrados.

Sin embargo, Habermas encuentra una contradiccién que él denomina patologia de la modernidad : mientr:
Alemania habia avanzado en el concepto de razén y en las aplicaciones cientificas y técnicas, habian
sucumbido los ideales ilustrados de libertad, igualdad, ... dando lugar a los horrores de la guerra. De ahi qu
Habermas pretenda replantear una teoria de la racionalidad.

Realiza un estudio sistematico e historico de la razén, desde un plano critico, en oposicion al concepto
positivista desarrollado por el neopositivismo l6gico (representado por autores como B. Russell, A. J. Ayer,
...), que sostiene que el Gnico conocimiento de la realidad es el conocimiento cientifico basado en los heche
Por otro lado, Habermas critica también las posturas de Marx, puesto que sus conceptos no son validos
para ser aplicados al analisis de la situacién del s.XX, tras 2 guerras mundiales, con importantes cambios
econdmicos, sociales y la degeneracion de muchos sistemas comunistas.

En su obra Conocimiento e interés, parte de la idea teérico—practica de que el conocimiento se guia y esta
estructurado por algun tipo de interés, entendiendo por interés la orientacién basica adscrita a determinada
condiciones fundamentales de la posible auto—reproduccion y auto—constitucién de la especie humana, o
sea, al trabajo y a la interaccion.

Distingue 3 clases de intereses cognitivos :

* Interés cognitivo técnico : ligado al trabajo como dimensidn de la existencia humanay al que se
puede acceder por medio de las ciencias técnico—empiricas o analitico—empiricas. Hay que distingu
aqui entre técnico (derivado del griego techné que significa tipo de accion deliberada que se realiza
cuando se fabrica algo, identificandose por tanto con la poiesis) y practico (que proviene de la palab
praxis, relacionada segun Aristételes con el término lexis que significa la forma distintiva de
interaccion humana que se realiza en la comunicacién intersujetiva). En este tipo de ciencia el carac

54



fundamental es su capacidad de prediccidon, que no puede ser aplicada a los otros tipos de
conocimiento que tienen unas caracteristicas totalmente diferentes.

* Interés cognitivo practico : ligado a la interaccién (comunicacion) simbélica como dimension de la
existencia humana, al que se accede por medio de las ciencias hermeneutica—histdricas. Su regulac
no viene dada por la observacion, sino por la comprension del sentido de la realidad, que Heideggel
Habermas denominan Verstehen. Es evidente que las reglas de la hermeneltica determinan los
sentidos posibles de las llamadas ciencias del espiritu o ciencias de la cultura ; pero presentan el
problema de su historicismo : toda persona que interpreta la realidad desde un momento determinac
esta intimamente condicionada por el entorno histérico en el que se encuentra, gue en muchos casc
lleva al etnocentrismo (considerar que su cultura es superior a las anteriores).

* Interés cognitivo emancipatorio : ligado al poder como dimensién de la existencia humana. A dicho
interés se accede por medio de las ciencias de accidn, o sea, todas aquellas ciencias destinadas a
alterar la sociedad, la historia o conseguir o destruir el poder, como la filosofia, la sociologia, ...
Mediante estas conseguimos un planteamiento en el conocimiento realmente critico y creativo que r
nos permite los 2 tipos anteriores. Habermas sostiene que este tipo de interés es una sintesis
superadora de los 2 anteriores. Gracias a éstas buscamos reglas y principios (por lo que conservam
métodos de la ciencia analitico empirica) que representen una interpretacion histérica (conservando
pues al mismo tiempo el caracter de las ciencias hermeneldticas). Pero no se quedan ahi ; al ser un:
sintesis superadora, en el interés emancipatorio se funden los intereses técnicos y los intereses
practicos. Las ciencias técnicas presuponen y necesitan de este tipo de interés para avanzar, ya qu
no hubiese una critica continua sobre la ciencia esta no seria consciente de muchos de sus
presupuestos falsos ; del mismo modo las ciencias hermenelticas también necesitan de la
autoreflexion para mostrar su relativismo y su falta de objetividad.

5.2.2 Raz6n y comunicacion

Habermas plantea estas nuevas ideas en un 2° periodo, en su obra Teoria de la accién comunicativa. Sost
que :

* Los problemas filoséficos no pueden reducirse a la epistemologia, es decir, al estudio de la razon.
« El interés emancipatorio, en contra de lo que habia sostenido antes, no puede reducirse a los otros
intereses.

Elabora pues una nueva teoria en la que vuelve a planteamientos de Kant, pero considerando varios
desarrollos del conocimiento del s. XX, como la gramatica generativa de Chomski, la psicologia cognitiva
de Piaget y los estudios de Kohlberg como punto de referencia para interpretar a Kant.

Lo que pretende demostrar con estos nuevos planteamientos es la posibilidad de una ciencia social critica,
vez que intenta realizar un analisis cientifico y critico de la sociedad. Para Habermas la herencia de Kant se
halla en lo que denomina ciencias reconstructivas, que son las que estudian la gramatica profunda y las
reglas del conocimiento pretedrico. Estas ciencias reconstructivas tienen que diferenciarse de las ciencias
analitico—empiricas, que suelen ser los paradigmas de las ciencias naturales contemporaneas. Habermas
considera reconstructivas la psicologia cognitiva de Piaget, la graméatica generativa de Chomski y la teoria «
Kohlberg sobre las etapas del desarrollo moral. Habermas distingue en estas ciencias reconstructivas el
hecho de que estudian una realidad estructurada simbdlicamente ; ademas, son comprobables
experimentalmente.

Habermas pretende realizar una teoria de la acciébn comunicativa que se constituya en una ciencia
reconstructiva, pero con una meta mas ambiciosa que las de aquellas ya que su intencién es aislar,
identificar y aclarar las condiciones que se requieren para la comunicacion humana ; es decir, persigue una
ciencia reconstructiva que domine a todas las demas y que por lo tanto investigue los presupuestos simboli
de la comunicacién humana en general. A esta nueva ciencia reconstructiva le llamara pragmatica universa

55



basandose en la distincién de la semidtica en:

« Sintaxis : estudio de la relacién de los signos entre si
» Semantica : estudio de la relacion entre los signos y su significado
» Pragmaética : estudio de la relacién de los signos con el hablante

Lo primero con que se encuentra Habermas es con el problema kantiano de la investigacion transcendenta
sobre las condiciones universales del uso de la razén. La hip6tesis de Kant era que estas condiciones son
priori, porque las generaba espontaneamente el entendimiento. Habermas rompe con esta tradicion al afirn
gue la investigacion sobre las condiciones de racionalidad es empirica y esta fundamentada en lo Haberma
denomina competencia comunicativa intersujetiva, que quiere decir algo como las facultades o
posibilidades de comunicacion entre los seres humanos.

Habermas cuando formula su teoria de la accién comunicativa se fundamenta en los planteamientos sobre
filosofia del lenguaje, y mas concretamente, en la teoria de los actos del habla, al constatar que las
interacciones comunicativas tienen un campo mas amplio que los actos del habla expreso.

Pero si enfocamos la comunicacion desde la perspectiva del habla, podemos alcanzar una comprension de
rasgos distintivos de la comunicacion. Asi nos encontramos con que un hablante y un oyente tienen como
meta la comprension mutua, renunciando a los fines egoistas del éxito o la imposicidn violenta. Esta
comprension de los hablantes en un acuerdo permite una confianza mutua y un conocimiento compartido. /
pues la accion comunicativa para Habermas sélo es posible sobre un fondo de consenso sobre los concept
de verdad, veracidad, exactitud y comprensibilidad. Este es el ideal del discurso cientifico, en el que los
conflictos se resuelven por argumentaciones no manipuladas ni coercitivas.

Habermas extiende estas nociones a las disputas practicas, sean estas morales, legales o politicas, en las
también surgen de un modo implicito estas pretensiones universales que se establecen en las estructuras
generales de la comunicacion posible. Asi llama proceso de racionalizacion a aguel mediante el cual se fija
y cambian los tipos de accién y de racionalidad discursiva en las instituciones sociales e histéricas. La acci
social puede darse de 2 formas :

» mediante una accién racional deliberada, la cual puede considerarse bajo 2 aspectos :
- la eficiencia empirica de los medios técnicos
- la consistencia de la eleccion entre los medios adecuados

» mediante una accién comunicativa
Hay que diferenciar entre ambas formas. Ademas hay que estilpar aquellas relaciones de fuerza que estan
establecidas en las mismas estructuras de comunicacion, y que evitan el establecimiento consciente de los
conflictos y el acuerdo. La racionalizacion significa superar esta distorsion.
Habermas pretende explicar y demostrar que la teoria de la accién comunicativa y la teoria sociol6gica
gue explique los procesos sociales estan relacionadas profundamente entre si y no son 2 procesos
diferentes como cabria pensar, porque entre otras cosas ninguna teoria sociolégica seria puede dejar de
confrontarse con el problema de la racionalidad. Para probar esta afirmacién sostiene que pensadores com
Mark, Horkheimer y Adorno contribuyen a una teoria sociolégica que tiene sus raices en el entendimiento

total de los procesos de racionalizacién.

Hay 2 conceptos fundamentales que son estudiados por Habermas en la Teoria de la Accion Comunicativa

56



« El concepto de sistema, unido al de estructura subyacente y determinante de la sociedad,
minimizando la importancia de los factores sociales de los sujetos humanos que se consideran com
simplemente dentro de un sistema total

« El concepto de mundo vital, que otorga mayor importancia a la realidad individual, llegando a
afirmarse desde esta perspectiva sociolégica que el concepto de sistema es un invento inservible.

En la actualidad se corre el peligro, segun Habermas de que el mundo vital sea anulado por procesos de
racionalizacion, es decir, que las personas sean eliminadas por los mecanismos de racionalidad, que la
posibilidad de comunicacion sea abolida por la racionalizacién sistematica. Al final, nos presenta en la teori
de la accién comunicativa la nocion del fildsofo como el guardian de la razén, que debe estar alerta para
hacernos ver que la necesidad de incrementar la racionalidad comunicativa se renueva con cada acto de
comprension libre, con cada momento de convivencia en solidaridad, con cada momento de individuacion ¢
éxito y de emancipacion salvadora.

COMENTARIO DE TEXTO
Conocimiento e interés (perteneciente a Ciencia y tecnologia como ideologia) de Habermas

El texto comentado corresponde a un articulo titulado Conocimiento e interés, escrito por Habermas como
leccién inaugural de curso en la Universidad de Frankfurt ; no debemos confundirlo pues con el libro de igu:
nombre, que publicado en el mismo afo de 1968, constituye una de sus obras mas importantes y quiza la n
conocida. Se tratan pues, de dos textos diferentes y de caracteristicas también distintas ; el que ahora trata
es un discurso académico pensado para ser leido en voz alta y con las necesarias limitaciones de tiempo y
espacio para desarrollar sus ideas.

El texto consta de 7 capitulos, y en el Habermas nos expone las 5 tesis siguientes :

« Las realizaciones del sujeto trascendental tienen su base en la historia natural del género humano

« El conocer es instrumento de la autoconservaciéon en la medida misma en que trasciende a la mera
autoconservacion

« Los intereses gque guian al conocimiento se constituyen en el medio o elemento del trabajo, el lengu
y la dominacién (o poder)

» En la fuerza de la autorreflexién el conocimiento y el interés son uno

 La unidad de conocimiento e interés se acredita en una dialéctica que reconstruye lo suprimido
rastreando las huellas histéricas del didlogo suprimido

Con esto se contradice Aristoteles, dado que si la materia indeterminada puede adoptar cualquier forma
desaparece el no ser absoluto.

Decir que cuando se piensa es preciso que exista algo que piense es simplemente la formulacién de la
costumbre gramatical que asigna a un acto la accion. Si se reduce la proposicidén a esto <<Se piensa, luegc
existen pensamientos>> se deduce de ello una simple tautologia —Proposicion verdadera en todos los casc
guedando fuera de la cuestién <<la realidad del pensamiento>> de modo que en esta forma se ha llegado :
reconocer sélo la apariencia del pensamiento, fuese no una realidad aparente sino una realidad en si

57



